
วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 1 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 2565 | ก 

 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ISSN 3057 - 0875 (Online) 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | ข 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 วารสาร นวพุทธศาสตร์ 
JMBS journal of Modern Buddhist Studies 

  

ISSN : 3057 – 0875 (Online)  

ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2567 
Vol.4 No.2 July -December 2024 

 

เลขมาตรฐานสากล: 

 ISSN : 3057 – 0875 (Online)  
 

วัตถุประสงค์และขอบเขตของวารสาร: 
วารสาร นวพุทธศาสตร์ (Journal of Buddhist Innovation) มีวัตถุประสงค์เพื่อส่งเสริมการศึกษาค้นคว้า 

และเพื่อเผยแพร่บทความวิจัย บทความวิชาการ บทความวิจารณ์หนังสือ และบทความในสาขาที่เกี่ยวข้อง  
ดังต่อไปนี้ สาขาศาสนาและเทววิทยา สาขาพระพุทธศาสนา สาขาปรัชญา สาขาศิลปศาสตร์ และสหวิทยาการ
ด้านมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ทุกบทความที่ตีพิมพ์เผยแพร่ได้ผ่านการพิจารณาจากผู้ทรงคุณวุฒิ อย่าง
น้อย 3 ท่าน เปิดรับบทความทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ  

 

กำหนดการเผยแพร่ ปีละ 2 ฉบับ  
 ฉบับท่ี 1 มกราคม - มิถุนายน 
 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม - ธันวาคม  
 

ประเภทของผลงานที่ตีพิมพ์ในวารสาร: 
 1) บทความวิชาการ (Academic Article) 
 2) บทความวิจัย (Research Article) 
 3) บทความวิจารณ์หนังสือ (Book Review) 
 4) บทความอื่น ๆ ท่ีสอดคล้องกับวัตถุประสงค์ของวารสาร 

การพิจารณาและคัดเลือกบทความ: 
บทความแต่ละบทความจะได้รับพิจารณาจากคณะกรรมการกลั่นกรองบทความวารสาร (Peer 

Review) จำนวนไม่น้อยกว่า 3 ท่าน ที่มีความเชี่ยวชาญในสาขาวิชาที่เกี่ยวข้อง และได้รับความเห็นชอบจาก



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | ค 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

กองบรรณาธิการก่อนตีพิมพ์ โดยการพิจารณาบทความจะมีรูปแบบที่ผู้พิจารณาบทความไม่ทราบชื่อหรือข้อมูล
ของผู้เขียนบทความ และผู้เขียนบทความไม่ทราบชื่อผู้พิจารณาบทความ (Double - Blind Peer Review) 

บทความที่ส่งมาตีพิมพ์ในวารสาร นวพุทธศาสตร์ จะต้องไม่เคยตีพิมพ์ หรืออยู่ระหว่างการ
พิจารณาของวารสารอื่น ๆ ผู้เขียนบทความจะต้องปฏิบัติตามหลักเกณฑ์และเง่ือนไขท่ีวารสารกำหนด 

ทัศนะและความคิดเห็นที่ปรากฏในบทความวารสาร นวพุทธศาสตร์ ถือเป็นความรับผิดชอบของ
ผู้เขียนบทความนั้น และไม่ถือเป็นทัศนะและความรับผิดชอบของกองบรรณาธิการวารสาร  

 

ที่ปรึกษาวารสาร  
 พระสุธีรัตนบัณฑิต, รศ. ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ศ.(พิเศษ) ร.ท. ดร.บรรจบ บรรณรุจิ  จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 
 รศ.ดร.ประพันธ์ ศุภษร   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 

กองบรรณาธิการ 
บรรณาธิการ: 
 พระมหาณรงค์ศักดิ์ สุทนฺโต, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 

หัวหน้ากองบรรณาธิการ: 
 พระสมุห์นพดล อตฺถยุตฺโต, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 

กองบรรณาธิการ: 
พระเมธาวินัยรส, รศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

 พระครูใบฎีกาธีรยุทธ จนฺทูปโม, ผศ. ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 พระเจริญพงษ์ ธมฺมทีโป, ผศ. ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 พระมหาดนัยพัชร์ คมฺภีรปญฺโญ, ผศ. ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 พระมหาศุภวัฒน์ ฐานวุฑโฒ, ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 พระครูสวัสดิ์กาญจโนภาส, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 รศ. ดร.วุฒินันท์ กันทะเตียน   มหาวิทยาลัยมหิดล 
 รศ. ดร.พิชัย จันทร์มณี    มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลกรุงเทพ 
 รศ. ดร.สายชล ชุดเจือจีน    มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลกรุงเทพ 
 รศ. ดร.สุวิญ รักสัตย์   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 รศ. ดร.มานพ นักการเรียน   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | ง 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 รศ. ดร.มานิตย์ เฟื่องผล   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 รศ. พ.ต.อ.หญิง ดร.ทัดดาว โฉมลักษณ์   โรงเรียนนายร้อยตำรวจสามพราน 
 ผศ. ดร.อุบล วุฒิพรโสภณ    นักวิชาการอิสระ 
 ผศ. ดร.ชัยศักดิ์ คล้ายแดง    มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลกรุงเทพ 
 ผศ. ดร.ชาติเมธี หงสา   มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
 ผศ. ดร.ธเนศ เกษศิลป์   มหาวิทยาลัยมหิดล 

ผศ. ดร.กังวล คัชฌิมา   มหาวิทยาลัยศิลปากร 
 ผศ. ดร.โยตะ ชัยวรมันกุล   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ผศ. ดร.กฤติยา ถ้ำทอง   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ผศ. ดร.พุทธชาติ แผนสมบุญ   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ผศ. ดร.สมคิด เศษวงศ์   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ดร.แม่ชีจิราภรณ์ ขนาดนิด   เสถียรธรรมสถาน 

 Ven. Dr. Sovanna Hoeurn   Wat Damnak Temple, Cambodia 

 Dr. Samphose Prak    Preah Sihanoukjraja Buddhist  

University, Kingdom of Cambodia   

ผู้ช่วยกองบรรณาธิการ: 
พระมหาศุภวัฒน์ ฐานวุฑโฒ, ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาวีรภัทร วีรภทฺโท   วัดไร่ขิง พระอารามหลวง 

 

ฝ่ายกฎหมาย: 
 ดร.วันชัย แสงสุวรรณ    นักกฎหมายอิสระ  
 

ฝ่ายออกแบบปกและจัดรูปเล่ม: 
 พระสมุห์นพดล อตฺถยุตฺโต, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 พระมหาวีรภัทร วีรภทฺโท   วัดไร่ขิง พระอารามหลวง 
 

สำนักงาน: 
 สํานักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดแห่งที่ 1 วัดพยัคฆาราม 
  เลขท่ี 311 หมู่ที่ 2 ตำบลศรีประจันต์ อำเภอศรีประจันต์ จังหวัดสุพรรณบุรี 72140   

E-mail : narongsag@gmail.com / โทร : 065-665-9119  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | จ 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ผู้ทรงคุณวุฒิพิจารณากลั่นกรองบทความ (Peer Review) 
 พระมหาวีรธิษณ์ วรินฺโท, ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระมหาอริย อริยชโย, ป.ธ. ๙, ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระครูสวัสดิ์กาญจโนภาส, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 พระมหาพุฒิแผน ปญฺญาวุโธ, ดร.  วัดไร่ขิง พระอารามหลวง 
 พระมหาศุภวัฒน์ ฐานวุฑโฒ, ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 พระครูสมุห์อานนท์ อานนฺโท, ดร.  วัดลาดหลวง จังหวัดนครปฐม 
 พระธงชัย อกฺกวีโร, ดร.   วัดบางไผ่นารถ จังหวัดนครปฐม 
 ผศ. (พิเศษ) ดร.สรวิชญ์ วงษ์สอาด   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ดร.ณรงค์ราช ปณิธานธิติ   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
 ดร.อัญธิษฐา อักษรศรี   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ดร.สุรัตน์ พักน้อย     มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ดร.สุพัฒน์ ชัยวรรณ์   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ดร.ปัทมาวดี แสนเขื่อนแก้ว    มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 ดร.สุริยา แสงอินตา    สำนักเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม เขต 14 
 ดร.แม่ชีจิราภรณ์ ขนาดนิด   เสถียรธรรมสถาน 
 ดร.ทษมน เอี่ยมสอาด   สำนักงานเขตพื้นท่ีการศึกษาประถมศึกษา 
 ดร.ปกรณ์กฤษ หวังกุ่ม   สำนักงานเขตพื้นท่ีการศึกษาประถมศึกษา 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | ฉ 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 บทบรรณาธิการ  

วารสารนวพุทธศาสตร์ (Journal of Modern Buddhist Studies) ก่อตั ้งขึ ้นด้วยปณิธาน
มุ่งมั่นที่จะเป็นพื้นที่ทางวิชาการระดับสากล สำหรับการถ่ายทอดองค์ความรู้พุทธศาสนาร่วมสมัย โดยเน้น
การบูรณาการหลักพุทธธรรมเข้ากับศาสตร์สมัยใหม่ อาทิ ปรัชญา การศึกษา สังคมศาสตร์ วัฒนธรรม และ
เทคโนโลยี เพื ่อแสวงหาแนวทางในการพัฒนาจริยธรรม ปัญญา และสันติสุขที ่ยั ่งยืนท่ามกลางความ
เปลี่ยนแปลงของโลกยุคดิจิทัล 

ในฐานะสื ่อกลางการเผยแพร่งานวิจัย บทความวิชาการ และบทวิจารณ์หนังสือ วารสาร
ครอบคลุมขอบข่ายด้านพุทธศาสตร์ เทววิทยา ปรัชญา ศิลปศาสตร์ รวมถึงสหวิทยาการด้านมนุษยศาสตร์และ
สังคมศาสตร์ ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญในการเสริมสร้างคุณค่าทางจิตวิญญาณควบคู่ไปกับความก้าวหน้าทางปัญญา  
เพื่อธำรงไว้ซึ่งมาตรฐานทางวิชาการสูงสุด บทความทุกฉบับท่ีตีพิมพ์จะผ่านกระบวนการกลั่นกรองอย่างเข้มข้น
จากผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer Review) อย่างน้อย 3 ท่าน ในรูปแบบ Double-blind peer review เพื่อรับประกัน
ความถูกต้อง ความเป็นกลาง และคุณภาพที่เป็นท่ียอมรับในระดับสากล 

วารสารนวพุทธศาสตร์มีนโยบายเปิดรับบทความทั้ง ภาษาไทยและภาษาอังกฤษ จากนักวิจัย 
คณาจารย์ นิสิตนักศึกษา และนักวิชาการอิสระ ทั้งในระดับประเทศและนานาชาติ โดยไม่มีข้อจำกัดด้านศาสนา 
เพศ หรือสังกัด สอดคล้องกับเจตนารมณ์ในการเปิดกว้างทางปัญญาและเคารพในความหลากหลายทาง
ความคิด 

ท้ายที่สุดนี้ คณะกองบรรณาธิการขอขอบพระคุณผู้นิพนธ์บทความ ผู้ทรงคุณวุฒิ และผู้อ่านทุก
ท่านที่ให้การสนับสนุนวารสารนวพุทธศาสตร์ด้วยดีเสมอมา ความไว้วางใจและพลังแห่งความร่วมมือของทุก
ท่าน คือแรงขับเคลื่อนสำคัญที่ช่วยยกระดับวารสารให้ก้าวสู่ความเป็นเลิศทางวิชาการ และมุ่งสู่การเป็นวารสาร
มาตรฐานระดับชาติและนานาชาติอย่างยั่งยืน 

บรรณาธิการวารสารนวพุทธศาสตร์ 
(Journal of Modern Buddhist Studies) 

 

  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | ช 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

สารบัญ 

เรื่อง  หน้า 

บทบรรณาธิการ ฉ 

การอนุมานความหมายโดยอ้อมในคัมภีร์อรรถกถาและฎีกา 1 

INDIRECT INFERENCE OF MEANING IN ATTHAKATHA AND TIKA 
COMMENTARIES 1 

พระมหาไวทย์ชนินทร์ อาวุธปญฺโญ (มีสุวรรณ) 1 

PUBLIC การมีส่วนร่วมของประชาชนในการจัดการสิ่งแวดล้อมชุมชนของไทย : แนวทางสู่
การพัฒนาที่ยั่งยืน 15 

PUBLIC PARTICIPATION IN THAILAND'S COMMUNITY ENVIRONMENT 
MANAGEMENT : AN APPROACH TO SUSTAINABLE DEVELOPMENT 15 

รัตกร แสงสุด 15 

บริบทการเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กับบทบาทพระสงฆ์ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 34 

THE LEARNING CONTEXT OF THE 21ST CENTURY AND THE ROLE OF 
BUDDHIST MONKS IN PROPAGATING BUDDHISM 34 

นพขวัญ นาคนวล, พระมหาอกนิษฐ์ สิริปญฺโญ (อาจวิชัย), 34 
ปกรณ์กฤษ หวังกุ่ม และพระมหาวีรพล กตปุญฺโญ (ดวงก้อม) 34 

พุทธสุนทรียศาสตร์: ศาสตร์ความงามแห่งพุทธศิลป์ไทย 49 

BUDDHIST AESTHETICS: THE SCIENCE OF BEAUTY IN THAI BUDDHIST ART 49 
ธนะกิจ อินยาโส 49 

การศึกษาปัญญาประดิษฐ์เพื่อการใช้งานอย่างสร้างสรรค์ 64 

THE STUDY ARTIFICIAL INTELLIGENCE FOR CREATIVE USE 64 
ไพสันติ์ ศรีแปง และธันวา ชัยแก้ว 64 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 1 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

การอนุมานความหมายโดยอ้อมในคัมภีร์อรรถกถาและฎีกา 
INDIRECT INFERENCE OF MEANING IN ATTHAKATHA AND TIKA 

COMMENTARIES 

 

พระมหาไวทย์ชนินทร์ อาวุธปญฺโญ (มีสุวรรณ) 
มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร ์

Phramaha Waichanin Awuthpanyo (Meesuwan) 

Thammasat University 
E-mail: Waichanin007@gmail.com 

(Received : August 2, 2025; Revised December 13, 2025; Accepted 29 December 29, 2025) 

 
บทคัดย่อ  

บทความเรื่อง “การอนุมานความหมายโดยอ้อมของอรรถกถาและฎีกา” นี้มีวัตถุประสงค์

เพื่อศึกษารูปแบบและหลักการของ “อุปจาระ” (Upacāra) ซึ่งเป็นวิธีการใช้ภาษาโดยอ้อมที่ปรากฏใน
คัมภีร์อรรถกถาและฎีกาในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะอุปจาระทั้ง 12 ประเภทท่ีโบราณจารย์ได้บัญญัติ
ขึ้นเพื่ออธิบายข้อความในพระไตรปิฎกที่มีลักษณะคลุมเครือหรือใช้ภาษาทางธรรมในเชิงนัยยะ งานก่อน
หน้าได้กล่าวถึงอุปจาระเหล่านี้เป็นรายกร โดยเน้นการอธิบายตัวอย่างจากคัมภีร์เป็นหลัก แต่ยังขาดการ
จัดกลุ่มและวิเคราะห์เชิงโครงสร้างทางภาษาศาสตร์ งานช้ินนี้จึงนำเสนอการจัดหมวดหมู่อุปจาระทั้ง 12 
รูปแบบใหม่ โดยอิงกับแนวคิดทางภาษาศาสตร์ว่าด้วย โวหารภาพพจน์ ( figurative language) ได้แก่  
เมทาฟอร์ (metaphor), เมโทนีมี (metonymy) และ สิเนคโดกี (synecdoche) ร่วมกับกรอบการ
วิเคราะห์เชิงตรรกะ เช่น การอนุมานโดยอ้อม เพื่ออธิบายหลักการคิดของโบราณจารย์ให้มีระบบและเปน็
สากลมากขึ้น ผลการศึกษาพบว่า อุปจาระสามารถจัดกลุ่มได้เป็น 3 หมวดหลัก คือ (1) การเปลี่ยนชนิด
ความหมาย (พูดถึงสิ ่งหนึ ่งแต่หมายถึงอีกสิ ่งหนึ ่ง) (2) ความสัมพันธ์ระหว่างส่วนกับทั ้งหมด  
(3) การเปรียบเปรยโดยใช้อุปมา เพื่อแสดงนัยทางความหมาย การจัดกลุ่มเช่นนี้ช่วยให้สามารถเข้าใจ
ตรรกะการตีความของคัมภีร์ชั้นรองได้ลึกซึ้งยิ่งขึ้น และสามารถใช้เป็นเครื่องมือสำหรับแปล วิเคราะห์ 
หร ืออธิบายคำสอนในเชิงระบบ  งานวิจ ัยชิ ้นนี ้เสนอแนะว่า งานตีความคัมภีร ์พ ุทธในอนาคต 
ควรประยุกต์ใช้แนวคิดจากภาษาศาสตร์ร่วมสมัยเพื่อศึกษาวิธีการใช้ภาษาของโบราณจารย์อย่างเป็น
ระบบ อันจะช่วยให้การถ่ายทอดพุทธธรรมมีความเข้าใจง่ายและเข้าถึงผู้ฟังร่วมสมัยได้มากยิ่งขึ้น 

คำสำคัญ: การอนุมานความหมายโดยอ้อม, อุปจาระ, โวหารภาพพจน์ 

 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 2 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

Abstract  

This article, “Indirect Inference of Meaning in the Commentaries and Sub-

commentaries,” aims to study the forms and principles of “Upacāra,” an indirect linguistic 

method that appears in the Buddhist Commentaries and Sub-commentaries. In particular, it 

examines the twelve types of Upacāra that ancient scholars devised to interpret passages in the 

Tipiṭaka which are obscure or expressed in indirect doctrinal language. Previous studies have 

addressed these types individually, focusing mainly on examples from the texts themselves, 

but have not yet classified them systematically or analyzed them through a linguistic 

framework. This study therefore proposes a new classification of the twelve types of Upacāra 

based on concepts from figurative language—namely metaphor, metonymy, and 

synecdoche—together with an inferential and logical framework, in order to explain the 

reasoning of the ancient commentators in a more systematic and universal way. The findings 

reveal that Upacāra can be grouped into three major categories: (1) Shift of reference—

speaking of one thing but meaning another; (2) Part–whole relations—the relationship between 

the whole and its parts; and (3) Analogical or metaphorical usage—employing comparisons to 

convey meaning. This classification enables a deeper understanding of the interpretative logic 

of secondary Buddhist texts and can serve as a tool for translating, analyzing, and explaining 

the teachings more systematically. This research suggests that future studies on the 

interpretation of Buddhist texts should adopt contemporary linguistic frameworks to examine 

how ancient commentators used language systematically. Such an approach will help make 

the transmission of the Dhamma more comprehensible and accessible to contemporary 

audiences. 

Keywords: Indirect Inference, Uphachara, figurative language 

บทนำ  
ในบรรดาคำสอนอันลึกซึ้งของพระพุทธศาสนา การตีความถ้อยคำในพระไตรปิฎกและ

คัมภีร์อรรถกถาเป็นกระบวนการที่มีความซับซ้อน โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อพระคัมภีร์ใช้ถ้อยคำที่มีนัยโดย

อ้อม อุปมา หรืออุปจาระ (upacāra) ซึ่งเป็นวิธีการสื่อความหมายที่ต้องอาศัยการอนุมานและการเข้าใจ
บริบทอย่างลึกซึ้ง นักวิชาการพุทธศาสนาหลายท่านได้กล่าวถึง “อุปจาระ” ในแง่มุมต่าง ๆ และพยายาม
จำแนกประเภทตามลักษณะการใช้ในคัมภีร์ เช่น อุปจาระแบบกล่าวถึงผลแต่หมายถึงเหตุ หรือกล่าวถึง
เหตุแต่หมายถึงผล เป็นต้น อย่างไรก็ตาม งานศึกษาที่ผ่านมายังมุ่งเน้นที่การให้คำนิยามและยกตัวอย่าง
จากคัมภีร์เป็นหลัก โดยยังไม่ค่อยมีการวิเคราะห์ผ่านกรอบแนวคิดเชิง โวหารภาพพจน์ ( figurative 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 3 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

language) หรือ ทฤษฎีภาษาเชิงเปรียบ ( figurative semantics) ที ่ เป ็นที ่ยอมรับในศาสตร์ทาง
ภาษาศาสตร์และปรัชญาภาษาในระดับสากล 

งานศึกษาชิ้นนี้จึงมีจุดมุ่งหมายเพื่อเพิ่มเติมมิติการตีความโดยใช้กรอบแนวคิดจากโวหาร
ภาพพจน์ เช่น เมทาฟอร์ (metaphor), เมโทนีมี (metonymy), สิเนคโดกี (synecdoche) รวมถึง
หลักการอนุมานเชิงเหตุผล ( inferential logic) มาเป็นพื้นฐานในการจัดหมวดหมู ่อุปจาระทั ้ง 12 
ประเภท ที่ปรากฏในคัมภีร์ชั้นอรรถกถาและฎีกา การจัดหมวดหมู่นี้ไม่เพียงแต่ช่วยให้เข้าใจโครงสร้าง
ความคิดของอุปจาระแต่ละประเภทได้ชัดเจนยิ ่งขึ ้น หากยังช่วยให้การตีความภาษาทางธรรมใน
พระพุทธศาสนา มีความเป็นระบบ เป็นตรรกะ และสามารถอธิบายด้วยแนวคิดร่วมสมัยในเชิง
ภาษาศาสตร์และปรัชญา ได้อย่างสอดคล้องและเชื่อมโยงกับบริบทสากล 

ด้วยเหตุนี้ งานชิ้นนี้จึงมิใช่เพียงการจำแนกอุปจาระตามตัวอย่างจากคัมภีร์เท่านั้น แต่ยัง
เป็นความพยายามในการ สร้างสะพานเชื่อม ระหว่าง ภาษาแห่งธรรมะในพระพุทธศาสนา กับ แนวคิด
เชิงภาษาศาสตร์ปรัชญาภาษาร่วมสมัย อันจะเป็นประโยชน์ต่อการแปล การตีความ และการนำเสนอคำ
สอนพุทธศาสนาในระดับสากลต่อไป 

การอนุมานความหมายโดยอ้อม 

การศึกษารูปแบบการใช้ภาษาในพระไตรปิฎกและอรรถกถานั้นเผยให้เห็นว่าภาษาธรรมใน
พระพุทธศาสนาไม่ได้ยึดติดเพียงกับความหมายตรงตามศัพท์เท่านั้น แต่มีการใช้ภาษาโดยอ้อมผ่าน “อุป

จาระ” (upacāra) ซึ่งเป็นวิธีสื่อสารที่ กล่าวสิ่งหนึ่ง แต่มีเจตนาให้เข้าใจอีกสิ่งหนึ่ง อันสัมพันธ์กันในเชิง
ตรรกะหรือนัยยะเชิงความหมาย หลักการสำคัญของอุปจาระคือการอนุมานความหมายโดยอ้อม 
(indirect inference) หรือการตีความจาก ความสัมพันธ์เชิงความหมาย แทนการยึดความหมายตาม
ศัพท์อย่างเคร่งครัด ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดในพระอภิธรรมที่แยก “ปริญญัตติ” (คำบัญญัติ ) ออกจาก 
“ปรมัตถธรรม” (ความจริงขั้นสูงสุด)  

ในคัมภีร์ชั้นอรรถกถาและฎีกา มีการกล่าวถึง อุปจาระจำนวน 12 ประเภท ซึ่งมีลักษณะ
แตกต่างกันไป แต่เมื่อพิจารณาอย่างเป็นระบบ อุปจาระเหล่านี้สามารถ จัดจำแนกออกเป็น 3 กลุ่มหลัก 
ตามลักษณะของการเปลี่ยนความหมายหรือโอนนัยยะทางภาษาได้ ดังนี้ 

หมวดการโอนความหมาย (พูดสิ่งหนึ่ง แต่หมายถึงอีกสิ่งหนึ่ง) 
กลุ่มนี้ใช้ “สิ่งหน่ึง” แทน “สิ่งท่ีสัมพันธ์กัน” โดยมีโครงสร้างที่เป็นคู่ เช่น เหตุ–ผล, คุณ–ผู้

มีคุณ, ที่อาศัย–ผู้อาศัย เป็นต้น ถือเป็นการเปลี่ยนชนิดของนามโดยยังอิงความสัมพันธ์อยู่ 
- ผลูปจาระ กล่าวถึง ผล แต่หมายถึง เหตุ 
- การณูปจาระ กล่าวถึง เหตุ แต่หมายถึง ผล 
- ฐานูปจาระ กล่าวถึง ท่ีอาศัย แต่หมายถึง ผู้อาศัย 
- ฐานยูปจาระ กล่าวถึง ผู้อาศัย แต่หมายถึง ที่อาศัย 
- คุณูปจาระ กล่าวถึง คุณลักษณะ แต่หมายถึง สิ่งท่ีมีคุณลักษณะ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 4 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

- คุณยูปจาระ กล่าวถึง ผู้มีคุณ แต่หมายถึง คุณของผู้นั้น 
กลุ่มนี้สอดคล้องกับกลวิธีทางวาทศิลป์ที่เรียกว่า เมโทนีมี (Metonymy) ซึ่งใช้สิ่งหนึ่งแทน

อีกสิ่งหนึ่งที่สัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิด 
หมวดความสัมพันธ์ระหว่างส่วนกับทั้งหมด (Synecdoche) 
กลุ่มนี้เปลี่ยนระดับของการอ้างอิงจาก “รวม” ไปหา “บางส่วน” หรือ “บางส่วน” ไปหา 

“รวมทั้งหมด” 
- เอกเทสยูปจาระ กล่าวถึง ท้ังหมด แต่หมายถึง บางส่วน 
- เอกเทสูปจาระ กล่าวถึง บางส่วน แต่หมายถึง ท้ังหมด 

ทั้งสองประเภทใช้โครงสร้างการเปรียบที่ตรงข้ามกัน แต่มีตรรกะเดียวกัน นั่นคือ ใช้ 
“ตัวแทน” เพื่อสื่อความหมายที่มากกว่าหรือน้อยกว่าที่กล่าวไว้ 

หมวดการเปรียบเปรยหรือเปรียบเทียบ (Analogy/Metaphor) 
กลุ่มนี้ใช้ภาพหรือสิ่งเปรียบเทียบ (อุปมา) เพื่ออธิบายสิ่งที่เข้าใจยาก เป็นการอาศัยความ 

“คล้าย” หรือ “ใกล้เคียง” เพื่อสื่อสารความหมาย 
- สทิสูปจาระ กล่าวถึง สิ่งท่ีเปรียบ แต่หมายถึง สิ่งที่ถูกเปรียบ 
- อเภทูปจาระ กล่าวถึง สิ่งท่ีไม่ต่างกัน ให้ดูเหมือน ต่างกัน 
- สมีปูปจาระ กล่าวถึง ท่ีใกล้ แต่หมายถึง สิ่งท่ีอยู่ใกล้ 
- ตัทธัมมูปจาระ กล่าวถึง สิ่งท่ีไม่มีจริง ให้ดูเหมือน มีจริง 

กลุ่มนี้สัมพันธ์กับกลวิธีโวหารแบบ เมทาฟอร์ (Metaphor) และ การอุปมา (Simile) ซึ่ง
ช่วยให้ผู้อ่านเข้าถึงนามธรรมผ่านรูปธรรม 

หมวดการโอนความหมาย (พูดสิ่งหนึ่ง แต่หมายถึงอีกสิ่งหนึ่ง) 
ผลูปจาระ 
การอธิบายด้วยการอนุมานความหมายโดยอ้อมปรากฏเป็นครั้งแรกในอรรถกถามหาวรรค

ชื่อ สุมังคลวิลาสินี ซึ่งแต่งราว พ.ศ. 1000 โดยพระพุทธโฆษาจารย์ (คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2555) ดังมีข้อความว่า  

ยเถว หิ อุทกสฺส วา วาตสฺส วา อคฺคิโน วา ติณรุกฺขาทีนํ สํภคฺคปลิภคฺคตาย วา ฌามตาย 
วา คตมคฺโค ปากโฏ โหติ, น จ โส คตมคฺโค ตาเนว อุทกาทีนิ, เอวเมว ชราย ทนฺตาทีนํ ขณฺฑิจฺจาทิวเสน 
คตมคฺโค ปากโฏ, จกฺขุํ อุมฺมิเลตฺวาปิ คยฺหติ, น จ ขณฺฑิจฺจาทีเนว ชรา ฯ น หิ ชรา จกฺขุวิญฺเญยฺยา โหติ ฯ 
น หิ ชรา จกฺขุวิญฺเญยฺยา โหติฯ ยสฺมา ปน ชรํ ปตฺตสฺส อายุ หายติ, ตสฺมา ชรา ‘‘อายุโน สํหานี’’ติ ผลูป
จาเรน วุตฺตา ฯ  

ทางที่น้ำ ลม หรือไฟไปแล้วย่อมปรากฏเพราะพัดพาหญ้าและต้นไม้เป็นต้นให้ล้มราบไป 
หรือเพราะเผาไหม้หญ้าและต้นไม้เป็นต้น แต่ทางไปนั้นนั่นแลที่ปรากฏแล้วก็ไม่ใช่น้ำเป็นต้นเหล่านั้นเลย 
ฉันใด ทางไปของความแก่ ก็ฉันนั้นเหมือนกัน ปรากฏได้ ด้วยอำนาจแห่งอาการ 32 มีฟันเป็นต้นหลุดไป



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 5 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

แล้วเป็นต้น บุคคลแม้หลับตาแล้วก็จับต้องได้ แต่ความมีฟันหลุดเป็นต้นนั่นแล ไม่ใช่ความแก่ เพราะว่า 
ความแก่ไม่ใช่สิ่งที่ใครๆจะพึงรู้ได้ด้วยตา แต่เพราะเหตุที่อายุของผู้ถึงความแก่ ย่อมเสื่อมไป ฉะนั้น ความ
แก่พระผู้มีพระภาคจึงตรัสไว้โดยผลูปจาระว่า “ความเสื่อมอายุ (ที.มหา.อ. 1/389/394) 

ความเสื่อมของอายุนั้นเป็นผลของชราหรือชรตารูป ฉะนั้นสำนวนว่าความเสื่อมของอายุจึง
เป็นสำนวนที่กล่าวถึงผลแต่หมายถึงเหตุคือความชรา เพราะชรานั้นสังเกตเห็นทางตาได้ยาก แต่เรา
สังเกตความชราได้จากความผมหงอก ฟันหลุดเป็นต้น พระองค์จึงตรัสถึงความเสื่อมแห่งอายุ ข้อความนี้
แสดงการเชื่อมโยงที่มีเหตุผลระหว่าง “ความชรา” ซึ่งเป็นนามธรรม และ “ความเสื่อมของอายุ” ซึ่ง
ปรากฏในรูปของตัวอย่างเชิงกายภาพ เช่น ผมหงอก ฟันหลุด การอธิบายเช่นนี้ช่วยให้ผู้อ่านเข้าใจแนวคดิ
ที่เป็นนามธรรมได้ง่ายขึ้น ตัวอย่างเช่น ผมหงอก ฟันหลุด เป็นสิ่งที่สามารถสังเกตได้จริงในชีวิตประจำวัน 
ทำให้การให้เหตุผลดูสมเหตุสมผลและมีความสัมพันธ์กับความจริง 

การใช้สำนวน “ผลูปจาระ” ในที่น้ีแสดงถึงการพูดถึง “ผล” (ความเสื่อมของอายุ) เพื่ออ้าง
ถึง “เหตุ” (ความชรา) ซึ่งสะท้อนแนวคิดตรรกะของความสัมพันธ์เชิงเหตุผลแบบ Cause-and-Effect: 
ข้อสรุปนี ้สมเหตุสมผลและสอดคล้องกับตรรกะแบบนิรนัย (Deductive Reasoning) เพราะเมื่อมี 
“ความชรา” ย่อมมี “ความเสื ่อมของอายุ” ซึ ่งแสดงถึงความสัมพันธ์ที ่แน่นอนระหว่างเหตุและผล 
ข้อความนี้ใช้ตัวอย่างเชิงกายภาพ เช่น ผมหงอก ฟันหลุด เพื่อเช่ือมโยงแนวคิดนามธรรมกับประสบการณ์
ในชีวิตประจำวัน นี่เป็นการใช้ เหตุผลเชิงประจักษ์ (Empirical Reasoning) ที่ช่วยให้แนวคิดนามธรรม
กลายเป็นรูปธรรมและทำให้ผู้ฟังหรือผู้อ่านสามารถเข้าใจและยอมรับข้อสรุปได้ง่ายขึ้น  

ตัวอย่างนี้ช่วยให้ตรรกะของข้อความมีน้ำหนักและน่าเชื่อถือมากขึ้น เพราะสิ่งที่กล่าวถึง
สามารถพบเห็นได้จริง หลังจากที่การอนุมานโดยอ้อมหรือซึ่งพระอรรถกถาจารย์เรียกว่า อุปจาระ 
ปรากฏเป็นครั้งแรก แนวคิดนี้ก็ได้รับการพัฒนามาตลอดจนถึงยุคของฎีกาก็ปรากฏถึง 12 ประเภท ซึ่ ง
ผู้เขียนจะนำเสนอทั้ง 12 รูปแบบในบทความนี้ หลักคิดอุปจาระมีอยู่ว่า “พูดถึงสิ่งหนึ่งแต่หมายถึงอีกสิ่ง
หนึ่ง” หลักการตั้งชื่ออุปจาระก็คือพูดถึงสิ่งไหนก็เอาสิ่งนั้นไปตั้งเป็นชื่อ เช่น พูดถึงผลแต่หมายถึงเหตุก็
ตั้งเป็นช่ือว่า “ผลูปจาระ” พูดถึงเหตุแต่หมายถึงผลก็เรียกว่า “การณูปจาระ” 

อุปจาระเป็นวิธีการอธิบายคำสอนโดยอ้อมหรือที่เรียกว่า เนยยัตถะ หรือ อมุขยะ ดังนั้น
แนวคิดเบื้องหลังในการสร้างวิธีการอุปจาระขึ้นมาก็เพื่อจะอธิบายข้อความที่ชวนสงสัยเช่น สมุทฺโท มยา 
ทิฏฺโฐ (ข้าพเจ้าเห็นมหาสมุทรแล้ว) อาจชวนให้สงสัยได้ว่า ใครจะสามารถเห็นมหาสมุทรได้ทั้งหมด แต่
เมื่อใช้รูปแบบการอนุมานแบบอุปจาระแล้วก็ทำให้ได้ทราบว่า เราเห็นมหาสมุทรบางส่วน คือเท่าที่จะ
เห็นได้ในขณะนั้น เป็นการพูดถึงทั้งหมดแต่หมายถึงบางส่วน (เอกเทสยูปจาระ) 

วิธีการแบบอุปจาระนั้นไม่ปรากฏในอรรถกถายุคแรกคือ มหานิทเทสและจูฬนิทเทสซึ่งเป็น
ผลงานของพระสารีบุตร แต่มาปรากฏในอรรถกถายุคพุทธศตวรรษที่ 10 เป็นต้นและเพิ่มจำนวนมา
ตามลำดับดังที่ได้แสดงมาแล้ว ก่อนที่ผู้เขียนจะเริ่มทำงานชิ้นนี้ได้มีข้อสันนิษฐานว่าพระเถระบางรูปได้
พัฒนาวิธีการนี้มีจากภาษาสันสฤตแต่เมื่อสืบค้นดูแล้วไม่ปรากฏการใช้อุปจาระในภาษาสันสกฤตเช่นกัน 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 6 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ดังนั้นผู้เขียนจึงสันนิษฐานว่าพระเถระนิกายมหาวิหารคงจะพัฒนาขึ้นมาเพื่ออธิบายคำสอนที่มีรูปแบบ
โดยอ้อมแบบนี้และคงได้มีการเรียนการสอนมาเรื่อยๆจนเพิ่มขึ้นจากการสังเกตจนพบรูปแบบมากขึ้นของ
พระเถระยุคหลัง 

การณูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างที่ 3 เป็นการกล่าวถึงเหตุแต่หมายถึงผล เรียกว่า 

การณูปจาระ ปรากฏในอรรถกถาสุตนิบาตเช่นกัน ดังมีข้อความว่า  
อวิชฺชาย ปเภทนนฺติ เอตเมว จ อญฺญาวิโมกฺขํ อวิชฺชาปเภทนสงฺขาตํ นิพฺพานํ นิสฺสาย ชาตตฺ

ตา การโณปจาเรน อวิชฺชาย ปเภทนนฺติ ปพฺรูมีติ ฯ  
ข้อว่า อวิชฺชาย ปเภทนํ ความว่า ก็เรากล่าวอัญญาวิโมกข์นี้ว่า “เป็นเครื่องทำลายอวิชชา” 

โดยการณูปจาระ เพราะอาศัยนิพพานกล่าวคือเครื่องทำลายอวิชชาเกิดขึ้น. (ขุ.สุ.อ. 2/1114/450) 
คาถานี้ พระผู้มีพระภาคเจา้ตรสัไว้ในอุทยสูตร ซึ่งพูดถึงอุทยมาณพท่ีเป็น 1 ใน 16 มาณพผู้

มาทูลถามปัญหากับพระพุทธเจ้า โดยอุทยมาณพได้ถามถึงอัญญาวิโมกข์ พระพุทธเจ้าจึงทรงตอบโดย
ตรัสถึงการทำลายอวิชชาที่เป็นเหตุของอัญญาวิโมกข์ ฉะนั้นพระอรรถกถาจารย์จึงอธิบายคำนี้ว่าเป็นการ
พูดถึงเหตุคือการทำลายอวิชชาแต่หมายถึงผลคืออัญญาวิโมกข์หรือนิพพาน ซึ่งการอธิบายลักษณะนี้
ได้รับการตั้งช่ือว่า การณูปจาระ ข้อความนี้แสดงให้เห็นตรรกะที่ว่าการทำลายอวิชชาเป็น เงื่อนไขจำเป็น 
สำหรับการบรรลุอัญญาวิโมกข์ดังนั้น การกล่าวถึง "การทำลายอวิชชา" สื่ อถึงความหมายโดยนัยว่า 
"อัญญาวิโมกข์" เป็นผลลัพธ์ ข้อความนี้สะท้อนให้เห็นว่า การณูปจาระ เป็นวิธีที่เหมาะสมในบริบททาง
ศาสนาและปรัชญา เนื่องจากช่วยสื่อสารแนวคิดนามธรรมคือการบรรลุอัญญาวิโมกข์หรือความหลุดพ้น
เป็นแนวคิดที่ซับซ้อน การกล่าวถึงเหตุที่จับต้องได้ง่ายกว่า เช่น การทำลายอวิชชา ช่วยให้ผู้ฟังเข้าใจได้ดี
ขึ้น 

ฐานูปจาระ  
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างที่ 2 ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาสุตนิบาตเป็นการ

อนุมานถึงสิ่งที่อาศัยในสิ่งท่ีถูกอาศัย เรียกว่า ฐานูปจาระ ดังข้อความว่า 
วตฺถิโนติ มุตฺตสฺส ฯ ฐานูปจาเรน ปเนตํ ‘‘วตฺถี’’ติ วุตฺตํ ฯ  
บทว่า วตฺถิโน (กระเพาะปัสสาวะ) ได้แก่ ปัสสาวะ. ก็บทว่า วตฺถิโน นี้ พระผู้มีพระภาคเจ้า

ตรัสโดยฐานูปจาระ (ขุ.สุ.อ. 1/197/279) 
บทว่า วตฺถิโน นี้ พระอรรถกถาจารย์อธิบายว่าเป็น ปัสสาวะ แทนที่จะเป็นกระเพาะ

ปัสสาวะตามศัพท์ที่ปรากฏ วิธีการนี้เป็นวิธีการอธิบายที่เรียกว่า ฐานูปจาระ คือสำนวนท่ีกล่าวถึงสถานที่
แต่หมายถึงผู้อาศัยคือกล่าวถึงกระเพาะปัสสาวะอันเป็นที่อาศัยแต่หมายถึงปัสสาวะซึ่งเป็นผู้อาศัย การใช้
คำลักษณะนี้ก็ปรากฏในภาษาไทยเช่นกันดังประโยคว่า “ศาลตัดสินโทษประหารชีวิต” อันที่จริงศาลเป็น
สิ่งก่อสร้างไม่สามารถตัดสินโทษใครได้ แต่เป็นตัวผู้พิพากษาซึ่งอยู่ในศาลต่างหากท่ีเป็นผู้ตัดสินโทษ 

 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 7 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ฐานยูปจาระ 
การอนุมานโดยอ้อมอย่างที่ 5 เป็นการกล่าวถึงผู้อาศัยแต่หมายถึงที่อาศัยซึ่งมีชื่อเรียกว่า 

ฐานยูปจาระ อันเป็นการกล่าวถึงฐานีซึ่งเป็นผู้อาศัยแต่หมายถึงฐานะคือท่ีอาศัยดังมีตัวอย่างในคัมภีร์ว่า 
สตฺติปญฺชรํ กตฺวาติ สตฺติขคฺคาทิหตฺเถหิ ปุริเสหิ มลฺลราชูนํ ภควโต ธาตุอารกฺขกรณํ 

อุปลกฺขณวเสนาหฯ สตฺติหตฺถา ปุริสา หิ สตฺติโย ยถา ‘‘กุนฺตา ปจรนฺตี’’ติ, ตาหิ สมนฺตโต รกฺขาปนวเสน 
ปญฺชรปฏิภาคตฺตา สตฺติปญฺชรํฯ (ที.สี.อภินวฏีกา. 1/1/77) 

ข้อว่า สตฺติปญฺชรํ กตฺวา (กระทำกรงแห่งหอก) ท่านกล่าวถึงการทำการอารักขาพระบรม
สารีริกธาตุของพระผู้มีพระภาคเจ้าของเจ้ามัลละด้วยบุรุษผู้มีหอกและพระขรรค์เป็นต้นในมือโดยนัยพอ
เป็นเครื่องสังเกต. 

ความจริง บุรุษผู้มีหอกในมือ ท่านกล่าวว่า “หอก” ดังอุทาหรณ์ว่า หอกย่อมเที่ยวไป , 
กระทำกรงแห่งหอกเพราะคล้ายกับกรงโดยการใช้ให้รักษาโดยรอบด้วยหอกเหล่านั้น เหตุการณ์นี้เกิด
คราวที่พระผู้มีพระภาคเจ้าปรินิพพานและได้รับการเผาพระสรีระจนเก็บพระธาตุมาเพื่อเตรียมแจก 
ขั้นตอนเหล่านี้ทำโดยเจ้ามัลละเป็นผู้อำนวยการ เมื่อเก็บพระบรมสารีริกธาตุเสร็จแล้วเต รียมจะแจก 
ก่อนจะแจกนั้นเจ้ามัลละก็ทรงให้ราชบุรุษยืนคุุ้มกันรอบๆที่บรรจุพระธาตุโดยราชบุรุษผู้ยืนคุ้มกันนั้นถือ
ทั้งหอกและพระขรรค์อยู่โดยรอบบริเวณนั้น พระอรรถกถาจารย์จึงกล่าวว่า ทำกรงแห่งหอก จากนั้นพระ
ฎีกาจารย์ก็อธิบายประโยคนี้ว่าหมายถึงราชบุรุษผู้อารักขาอยู่รอบๆ ไม่ใช่ทำกรงด้วยหอกจริงๆ โดยอ้าง
ถึงตัวอย่างว่า กุนฺตา ปจรนฺติ (หอกย่อมเที่ยวไป) อันมีความหมายที่แท้จริงคือคนถือหอกเที่ยวไปมา
อธิบายข้อความว่า ทำกรงแห่งหอก ซึ่งการอนุมานโดยอ้อมรูปแบบน้ีเรียกว่า ฐานยูปจาระ 

คำว่า “หอกย่อมเที่ยวไป” (กุนฺตา ปจรนฺติ) เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนของฐานยูปจาระ เพราะ
หอกเองไม่สามารถเคลื่อนไหวได้คำนี้แท้จริง หมายถึง “บุรุษผู้ถือหอก” ซึ่งเป็นผู้ที่เคลื่อนไหวในทำนอง
เดียวกัน คำว่า “ทำกรงแห่งหอก” (สตฺติปญฺชรํ กตฺวา) หมายถึงการสร้างวงล้อมหรือการอารักขาโดยบรุษุ
ผู้ถือหอกที่ยืนล้อมรอบ ไม่ได้หมายถึงการสร้างกรงจริง ๆ ด้วยหอก 

คุณูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างที่ 8 มีชื ่อว่า คุณูปจาระ เป็นสำนวนทางภาษาที่

กล่าวถึงคุณลักษณะของคนหรือสิ ่งของแต่หมายถึงบุคคลหรือสิ ่งของที ่ประกอบด้วยคุณลักษณะ  
โดยตัวอย่างกล่าวถึงผ้าสีเขียว แต่ตัวอย่างอาจจะไม่ค่อยชัดเจนเท่าไรนัก ซึ่งท่านอาจารย์กล่าวว่า นีโล 
ปโฏ ผ้าสีเขียว (วชิรพุทธิ, 2565 : 286) ทั้งที่ท่านน่าจะกล่าวเพียงว่า นีลํ อาหร จงนำ (ผ้า) สีเขียวมา ก็
จะเป็นการกล่าวถึงคุณลักษณะคือสีเขียวแต่หมายถึงเจ้าของคุณลักษณะคือผ้าที่บุคคลต้องนำมาตาม
คำสั่ง แต่ท่านกลับกล่าวทั้งสีเขียวอันเป็นคุณะ ท้ังผ้าอันเป็นคุณี ทำให้ตัวอย่างไม่ชัดเจนเท่าไหร่นัก  

คุณยูปจาระ 
การอนุมานโดยอ้อมอย่างที่ 12 มีชื ่อว่า คุณยูปจาระ คือสำนวนที่กล่าวถึงผู ้มีคุณแต่

หมายถึงคุณ สำนวนประเภทนี้เป็นสำนวนที่เกิดหลังสุดในบรรดาสำนวนอุปจาระ โดยท่านอาจารย์ญาณ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 8 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ธชเถระ (แลดีสยาดอ) เป็นผู้สังเกตเห็นแล้วบัญญัติขึ้นมาในคัมภีร์อนุทีปนีซึ่งท่านแต่งอธิบายปรมัตถทีปนี 
มีข้อความในคัมภีร์นั้นว่า  

“พุทฺธานุสฺสตี” ติ เอตฺถ พุทฺธสทฺโท คุณฺยูปจารวจนํ โหติฯ คุณิโน ทพฺพสฺส นาเมน คุณานํ 
คเหตพฺพตฺตาติ วุตฺตํ ‘‘พุทฺธคุณสฺส อนุสฺสติ พุทฺธานุสฺสตี’’ติฯ (อนุทีปนี ข้อ 170) 

พุทฺธ ศัพท์ ในบทว่า พุทฺธานุสฺสติ นี ้ เป็นการกล่าวโดยอ้อมถึงผู ้มีคุณ เพราะทัพพะ  
(บุคคล สิ่งของ) อันมีคุณถูกระบุคุณด้วยชื่อ เพราะเหตุนั ้น ท่านจึงกล่าวว่า การระลึกถึงคุณของ
พระพุทธเจ้า ช่ือว่า พุทฺธานุสฺสติ. 

คำว่า พุทธานุสสติ เมื ่อพิจารณาตามศัพท์จะแปลว่าการตามระลึกถึงพระพุทธเจ้า แต่
ความหมายจริงๆเป็นการตามระลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้ามี อิติปิโส เป็นต้นเสียมากกว่า ท่านจึง
อธิบายเพิ่มเติมว่า การระลึกถึงพระคุณของพระพุทธเจ้า ช่ือว่า พุทธานุสสติ 

หมวดความสัมพันธ์ระหว่างส่วนกับท้ังหมด (Synecdoche) 
เอกเทสยูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างที่ 6 คือการกล่าวถึงความหมายทั้งหมดของศัพท์แต่

หมายถึงบางส่วนเท่านั้น เรียกว่า เอกเทสยูปจาระ คือการกล่าวถึงมหาสมุทรกว้างใหญ่ไพศาลสุดสายตา
ที่คนธรรมดาจะเห็นได้ แต่เห็นอยู่เพียงบางส่วนเท่านั ้น มหาสมุทรทั้งหมดเป็นหมู่ (เอกเทสี) เพรา ะ
กว้างขวาง แต่มหาสมุทรที่เห็นด้วยตาเป็ นส่วนหนึ่ง (เอกเทส) ของมหาสมุทร กล่าวถึง มหาสมุทร
ทั้งหมด (เอกเทสี) แต่หมายเพียงส่วนเดียวที่ตามองเห็น คือ (เอกเทส) ดังมีตัวอย่างในคัมภีร์ว่า  

เตสุ อิมสฺมิํ ฐาเน นิสฺสตฺตนิชฺชีวธมฺโม อธิปฺเปโตฯ โส อตฺถโต ตโย อรูปิโน ขนฺธา เวทนากฺขนฺ
โธ สญฺญากฺขนฺโธ สงฺขารกฺขนฺโธติฯ  

บรรดาอรรถเหล่านั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงประสงค์เอาธรรมที่ไม่ใช่สัตตะไม่ใช่ชีวะใน
ที่น้ี. ธรรมดังกล่าวนัั้น โดยความหมายได้แก่ นามธรรม 3 ประการคือ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์และสังขาร
ขันธ์. (ขุ.ธ.อ. 1/1/23) 

ข้อความนี้เป็นคำอธิบายบทว่า ธมฺมา ในคาถาว่า มโนปุพฺพงฺคมา ธมฺมา คำว่า ธมฺม นั้นมี
ความหมายครอบคลุมหลายหลากในคัมภีร์อภิธานัปปทีปิกาได้แสดงความหมายไว้ประมาณ 15 ประการ
ด้วยกัน แต่ในคาถานี้เมื่อพิจารณาจากบริบทแล้วควรจะหมายถึงขันธ์ 5 เพราะกล่าวถึงใจอันเป็นหนึ่งใน
ขันธ์ 5 ดังนั้นพระอรรถกถาจารย์จึงอธิบายให้แคบลงเหลือเพียงขันธ์ 3 โดยตัดรูปขันธ์ท่ีไม่มีส่วนกับความ
นึกคิดไปและตัดวิญญาณขันธ์ท่ีถูกกล่าวในบทว่า มโนปุพฺพงฺคมา (มีใจเป็นประธาน)  

คำอธิบายนี้ใช้การอนุมานความหมายโดยอาศัยบริบทโดยคำว่า ธมฺม อันควรจะครอบคลุม
ทุกอย่างในโลกแต่ก็ถูกเจาะจงให้เหลือเพียงขันธ์ 3 โดยอาศัยบริบท เหมือนกับคำว่า บุรุษตัดต้นไม้ ไม่ได้
หมายถึงตัดต้นไม้ทั้งต้นแต่หมายถึงตัดบางส่วนของต้นไม้จนต้นไม้ล้มลงนั่นเอง ตัวอย่าง “บุรุษตัดต้นไม้” 
ที่กล่าวถึงการตัดบางส่วนของต้นไม้จนล้ม อาจไม่สอดคล้องกับการตีความคำว่า ธมฺมา ในที่นี้อย่าง



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 9 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

สมบูรณ์ การตัดต้นไม้บางส่วนจนล้มเป็นกระบวนการที่ส่งผลต่อทั้งต้น แต่การตีความ ธมฺมา ให้เหลือ
เพียงขันธ์ 3 เป็นเพียงการเลือกส่วนที่เกี่ยวข้องเท่านั้น ไม่ได้ส่งผลต่อคำว่า ธมฺมา ทั้งหมด ตัวอย่างควร
สะท้อนถึงการเลือกบางส่วนของสิ่งที่ครอบคลุมทั้งหมดมากกว่าการเปลี่ยนแปลงลักษณะของทั้งสิ่ง เช่น 
การกล่าวถึง “ผลไม้ในตะกร้า” ที่อาจหมายถึงผลไม้บางชนิดเท่าน้ัน 

เอกเทสูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างท่ี 11 มีชื่อว่า เอกเทสูปจาระ เป็นสำนวนทางภาษาที่

กล่าวถึงบางส่วนแต่หมายถึงทั้งหมด ในคัมภีรัตถะซึ่งแต่งในราวพุทธศตวรรษท่ี 18 ได้แสดงอุทาหรณ์ของ
อุปจาระนี้ว่า สมุทฺโท มยา ทิฏฺโฐ เราเห็นมหาสมุทรแล้ว (ประมวลจูฬสัททศาสตร์ 31 คัมภีร์ , 2551: 
486) ความหมายของประโยคนี้เหมือนกับได้เห็นมหาสมุทรทั้งหมดแต่ในความเป็นจริงเราไม่สามารถเห็น
มหาสมุทรทั้งหมดได้ สามารถเห็นได้แค่บางส่วน ดังนั้นสำนวนนี้จึงเป็นการแสดงมหาสมุทรทั้งหมด  
(เอกเทสี) แต่หมายถึงมหาสมุทรที่เห็นได้อันเป็นแค่บางส่วน (เอกเทสะ) เมื่อพิจารณาถึงหลักการอุปจาระ
แล้วเป็นการยกตัวอย่างที่ไม่ถูกต้องเพราะเมื่อพูดถึงเอกเทสีแต่หมายถึงเอกเทสะ ควรจะตั้งชื่อว่า “เอก
เทสยูปจาระ” มากกว่า  

พระอาจารย์ธัมมานันทมหาเถระ (2523)  กล่าวว่า “เอกเทสูปจาระ คือ คำพูดที่กล่าวใน
บางส่วนอันใกล้หมู่หรือโดยรวม หมายความว่า กล่าวถึงบางส่วนหรือส่วนหนึ่ง (เอกเทสะ) แต่หมายถึงหมู่
หรือ โดยรวม (เอกเทสี) เช่น ภตฺตํ ภุญฺชติ กินข้าวอยู่ ไม่ได้หมายความว่ากินแต่ข้าว แต่กินกับข้าวไปด้วย
พร้อม กัน ดังนั้น ข้าว (ภตฺต) จึงเป็นเอกเทศ แต่พอพูดถึงข้าวก็หมายถึงกับข้าวด้วย ดังนั้นข้าวและ
กับข้าวจึงเป็น เอกเทสี” การใช้อุปจาระนี้อาจไม่มีการระบุชื่อโดยตรงในคัมภีร์ แต่ในคัมภีร์อรรถกถา
ธรรมบทมีการอธิบายลักษณะนี้อยู่ในคาถาที่ 168 ดังมีข้อความว่า  

สุขํ เสตีติ เทสนามตฺตเมตํ, เอวํ ปเนตํ ภิกฺขาจริยธมฺมํ จรนฺโต ธมฺมจารี อิธ โลเก จตูหิ 
อิริยาปเถหิ สุขํ วิหรตีติ อตฺโถฯ  

ข้อว่า สุขํ เสติ นี้เป็นเพียงการแสดง (ตัวอย่าง) มีคำอธิบายว่า อน่ึง เมื่อภิกษุประพฤติภิกขา
จริยธรรมนั้นอย่างน้ี ช่ือว่า ประพฤติธรรม ย่อมอยู่เป็นสุขในโลกนี้โดยอิริยาบถท้ัง 4. (ขุ.ธ.อ. 2/168/155) 

ข้อความนี้อธิบายบทว่า “ผู้ประพฤติธรรมย่อมนอนสบาย” ตามข้อความโดยตรงหมายถึง
นอนสบายเพียงอิริยาบถเดียว แต่ความจริงผู้ประพฤติธรรมย่อมอยู่เป็นสุขทุกอิริยาบถ พระอรรถกถา
จารย์จึงอธิบายเพิ่มเติมว่าคำว่า นอนสบาย เป็นเพียงตัวอย่างในการแสดงธรรมเท่านั้นแต่ผู้ประพฤติธรรม
ย่อมจะมีความสุขในทุกอิริยาบถ 

หมวดการเปรียบเปรยหรือเปรียบเทียบ (Analogy/Metaphor) 
อเภทูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างท่ี 4 เป็นการกล่าวถึงสิ่งที่ไม่ต่างกันให้เหมือนเป็นสิ่งที่

ต่างกันอันมีชื ่อว่า อเภทูปจาระ ข้อความที่ระบุว่าใช้วิธีการอธิบายแบบอเภทูปจาระนั้นได้ปรากฏ  
ในสคาถวรรคฎีกาว่า 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 10 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

อตฺเถน สทฺทสฺส อเภโทปจารํ กตฺวา คมฺภีรวจนํ วุตฺตนฺติ อาห ‘‘คมฺภีรตฺถนฺติ อตฺถสฺเสว  
คมฺภีรโต, น สทฺทสฺสฯ (สคาถ.ฏี.บาลี 1/50) 

ท่านกล่าวคำที ่ล ึกซึ ้งโดยกล่าวอเภโทปจาระของศัพท์ด้วยความหมาย (ของศัพท์)  
เพราะเหตุนั้น พระอรรถกถาจารย์จึงกล่าวว่า “ความหมายอันลึกซึ้ง” เพราะความหมายเท่านั้นท่ีลึกซึง้ได ้
ไม่ใช่ศัพท์ 

คำอธิบายนี ้ส ืบเนื ่องมาจากคำอธิบายของอรรถกถาพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย 
สคาถวรรค ฆฏิการสูตรว่า คมฺภีรนฺติ คมฺภีรตฺถํ บทว่า คมภีรํ หมายความว่า ความหมายอันลึกซึ้ง  
(สํ.ส. 1/50/65) ซึ่งอรรถกถาตรงส่วนน้ีเป็นส่วนอธิบายพระพุทธพจน์ของฆฏิการสูตรว่า 

  คมฺภีรํ ภาสสี วาจํ,   ทุพฺพิชานํ สุทุพฺพุธํ; 
  กสฺส ตฺวํ ธมฺมมญฺาย,  วาจํ ภาสสิ อีทิสํ. 
ท่านกล่าววาจาที่ลึกซึ้ง รู้ได้ยาก เข้าใจได้ยาก ท่านรู้ธรรมของใครจึงกล่าวธรรมเช่นนี้ได้ 

(สํ.ส. 15/50/65) 
พระพุทธพจน์นี้พระองค์ได้ตรัสว่า “วาจาลึกซึ้ง” พระอรรถกถาจารย์ได้อธิบายความหมาย

ที่พระองค์ประสงค์ว่าเป็น “ความหมาย” ต่างหากที่ลึกซึ้ง ไม่ใช่ตัวศัพท์หรือวาจาเพราะวาจาหรือศัพท์
เมื่อว่าโดยปรมัตถ์คือสัททารมณ์ ซึ่งสัททารมณ์นั้นไม่สามารถลึกซึ้งได้ด้วยตัวของมันเอง แต่ต้องอาศัย
ความหมายของตัวศัพท์จึงจะสามารถตัดสินได้ว่าคำที่กล่าวออกมานั้นลึกซึ้งหรือไม่ พระฎีกาจารย์ได้
อธิบายต่อจากพระอรรถกถาจารย์ว่า คำศัพท์และความหมายนั้นไม่แตกต่างกันแต่พระอรรถกถาจารย์
อธิบายราวกับทั้งสองเป็นคนละสิ่งกัน พระฎีกาจารย์จึงอธิบายคำนี้ว่าเป็นอเภทูปจาระ กล่าวคือสำนวนที่
กล่าวถึงสิ่งที่ไม่ต่างกันให้ดูเหมือนต่างกัน 

คำพูดหรือศัพท์ (วาจา) และความหมายของมัน (อรรถะ) โดยธรรมชาติไม่สามารถแยกออก
จากกันได้ เพราะความหมายต้องพึ่งพาเสียงคำพูดหรือตัวหนังสือที่แสดงมันออกมา การที่พระอรรถกถา
จารย์แยก “คำศัพท์” และ “ความหมาย” ออกจากกันเป็นการชี้ให้เห็นความสำคัญของ “อรรถะ” 
(ความหมาย) ว่าเป็นสิ่งที่ลึกซึ้งมากกว่า “สัททะ” (คำศัพท์หรือเสียง) แม้ว่าสองสิ่งน้ีจะไม่แตกต่างกันโดย
แท้จริง ในภาษาไทย เราอาจพูดว่า “บ้านหลังนี้อบอุ่น” ซึ่งไม่ได้หมายถึง “บ้าน" ที่มีอุณหภูมิอบอุ่น แต่
หมายถึงความรู้สึกของผู้อยู่อาศัยบ้านและความรู้สกึอบอุ่นไม่ใช่สิ่งที่แยกจากกันจรงิ ๆ แต่การแยกช่วยให้
ผู้ฟังเน้นที่ความรู้สึกมากกว่าตัวบ้าน  

สทิสูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างที่ 7 มีชื่อว่า สทิสูปจาระ คือ สำนวนอันกล่าวถึงคำ

สำหรับเปรียบเทียบแต่หมายถึงคำที่ถูกเปรียบเทียบ (กล่าวถึงอุปมานะแต่หมายถึงอุปเมยยะ) การอธิบาย
ด้วยการเปรียบเทียบมักใช้ในการอธิบายสิ่งที ่เหนือประสบการณ์หรือเข้าใจได้ยากด้วยสิ ่งที ่อยู่ ใน
ประสบการณ์ เช่นที่พระนาคเสนเปรียบลักษณะของศีลซึ่งมองไม่เห็นด้วยตาเปล่าด้วยการไถท่ีดินให้เรียบ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 11 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เพื่อการสร้างบ้านเมือง (พระมหาธิติพงษ์ อุตฺตมปญฺโญ , 2563 หน้า 76) การอนุมานโดยอ้อมประเภทน้ี
ปรากฏในคัมภีร์ปาจิตยาทิโยชนา ช่วงอธิบายติณวัตถารกอธิกรณ์ว่า 

“ติณวตฺถารกสทิสตฺตา” ติ อิมินา สทิสูปจารํ ทสฺเสติฯ (ปาจิตยาทิโยชนา. 212) 
ท่านแสดงสทิสูปจาระด้วยบทว่า “เพราะเป็นเช่นกับการเอาหญ้ากลบไว้” 
คำอธิบายนี้สืบเนื่องมาจากการอธิบายพระวินัยปิฎก จูฬวรรคของพระอรรถกถาจารย์ใน

คัมภีร์สมันตปาสาทิกา อันเป็นคัมภีร์อธิบายพระวินัยปิฎก ว่า 
ติณวตฺถารเกน วูปสเมยฺยาติ เอตฺถ อิทํ กมฺมํ ติณวตฺถารกสทิสตฺตา ‘‘ติณวตฺถารโก’’ติ วุตฺตํ

ฯ  
ในประโยคว่า พึงระงับอธิกรณ์ด้วยติณวัตถารกวิธี นี้ กรรมนี้ ท่านเรียกว่า ติณวัตถารกะ 

เพราะเป็นเช่นกับการเอาหญ้ากลบไว้ (วิ.จู.อ 3/212/369) 
การระงับอธิกรณ์ด้วยวิธีที่ชื่อว่าติณวัตถารกะมาในวินัยปิฎก จูฬวรรค โดยพระองค์ได้

อนุญาตวิธีนี้ให้กับกลุ่มภิกษุซึ่งต้องอาบัติเล็กน้อยจำนวนมากแล้วเกิดการทะเลาะกันเริ่มจะเป็นวงกว้าง 
เกรงว่าหากตั้งอธิกรณ์ก็จะคุมความแตกแยกกันไม่อยู่ ซึ่งพระองค์ให้ภิกษุสวดประกาศให้ ทุกรูปแสดง
อาบัติตกทั้งหมดยกเว้นอาบัติหนักและอาบัติที่เกี่ยวกับคฤหัสถ์ (วิ.จู. 6/212/326) การระงับอธิกรณ์
ลักษณะนี้คือการให้ภิกษุที่เกี่ยวข้องกับการทะเลาะเบาะแว้งปล่อยวางความผิดของฝั่งตรงข้ามเสีย ให้
อภัยซึ่งกันและกัน อันมีลักษณะคล้ายนำบางสิ่งบางอย่างมากลบปัญหาไว้ ไม่ต้องสะสาง พระองค์จึง
เรียกว่า ติณวัตถารกะ เพราะคล้ายกับการเอาหญ้ามากลบบางสิ่งบางอย่าง พระฎีกาจารย์จึงอธิบายว่า 
ประโยคว่า “เพราะเป็นเช่นกับการเอาหญ้ามากลบไว้” เป็นการอธิบายโดยใช้สทิสูปจาระ กล่าวคือ คำว่า 
ติณวัตถารกะ เป็นสทิสะ เพราะทำให้ลักษณะของการระงับอธิกรณ์ประเภทนี้ให้ชัดเจน แต่ผู ้กล่าว
ต้องการสื่อถึงวิธีการระงับอธิกรณ์ซึ่งมีลักษณะคล้ายการเอาหญ้ามากลบสิ่งของมากกว่า 

ตัทธัมมูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างที่ 9 มีชื่อว่า ตัทธัมมูปจาระ อุปจาระประเภทนี้มี

ความต่างจากอุปจาระที่ผ่านมา คืออุปจาระที่ผ่านมามีแนวคิดว่า “กล่าวสิ่งหนึ่งแต่หมายถึงอีกสิ่งหนึ่ง” 
แต่อุปจาระนี้เป็นการกล่าวถึงสิ่งที่ไม่มีจริงให้เหมือนมีจริงดังที่คัมภีร์นยาสะยกตัวอย่างว่า สสวิสาณํ เขา
กระต่าย (วชิรพุทธิ, 2565 หน้า 286) เมื่อพิจารณาโลกความเป็นจริงกระต่ายเป็นสัตว์ที่ไม่มีเขา แต่
มนุษย์เรามีมโนภาพของคำว่า “เขา” อยู่แล้วว่าเป็นอวัยวะที่งอกออกมาจากหัวคล้ายเขาโคหรือกระบือ 
เมื่อนำคำว่าเขามารวมกับคำว่ากระต่ายเราสามารถนึกถึงภาพสัตว์ประเภทนี้มีเขาขึ้นมาในใจได้ แต่ใน
ความเป็นจริงเขากระต่ายนั้นเป็นสิ่งที่ไม่มีจริง แต่มนุษย์เราก็สามารถพูดให้ราวกับว่าเป็นสิ่งที่มีจริงได้ 
การใช้คำว่า เขากระต่าย ปรากฏครั้งแรกในอัฏฐานชาดก อันมีข้อความว่า “เมื่อใดบันไดถูกสร้างขึ้นอย่าง
ดีด้วยเขากระต่ายเพื่อใช้ขึ้นสวรรค์ได้ เมื่อน้ันเรากับเธอพึงอยู่ร่วมกันได้แน่” (ขุ.ชา. 27/80/298)  

 
 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 12 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

สมีปูปจาระ 
การอนุมานความหมายโดยอ้อมอย่างที่ 10 มีชื่อว่า สมีปูปจาระ เป็นสำนวนทางภาษาที่

กล่าวถึงที่ใกล้แต่หมายถึงสิ่งที่อยู่ใกล้ ในคัมภีรัตถะ ซึ่งแต่งราวพุทธศตวรรษท่ี 18 โดยอูจีป้วย ยกตัวอย่าง
ของอุปจาระนี้ว่า คงฺคายํ สสฺสํ ติฏฺฐติ ข้าวกล้าตั้งอยู่ใกล้แม่น้ำคงคา (ประมวลจูฬสัททศาสตร์ 31 คัมภีร์, 
2551, : 486) กล่าวว่าเป็นการพูดถึงแม่น้ำคงคาแต่หมายถึงที่ใกล้คือฝั่งของแม่น้ำคงคา ผู้เขียนเห็นว่า
การตั้งชื่ออุปจาระนี้มีความสับสนอยู่ เพราะตัวบทว่า คงฺคายํ หมายถึงแม่น้ำคงคา แต่จุดประสงค์ของผู้
กล่าวหมายถึงฝั่งของแม่น้ำคงคาอันเป็นที่ใกล้ ดังนั้นประโยคนี้พูดถึงแม่น้ำ (สมีปี) แต่หมายถึงฝั่งของ
แม่น้ำ (สมีป) เมื่อนำหลักการตั้งชื่ออุปจาระมาพิจารณาแล้ว อุปจาระนี้ควรจะมีชื่อว่า สมีปยูปจาระ  
(พูดถึงสมีปีแต่หมายถึงสมีปะ) อุปจาระนี้มีการระบุถึงในคัมภีร์หลังพุทธศตวรรษท่ี 18 อยู่ครั้งเดียวคือใน
คัมภีร์ปาจิตยาทิโยชนาว่า  

“อิมินา ปริยาเยนา” ติ อิมินา เลเสน สมีปูปจาเรนาติ อตฺโถฯ (ปาจิตยาทิโยชนา ข้อ 667) 
ข้อว่า อิมินา ปริยาเยน ได้แก่ โดยนัยนี้ หมายความว่า โดยสมีปูปจาระ 

ข้อความอธิบายนี้สืบเนื่องจากข้อความในอรรถกถาซึ่งอธิบายปาราชิกข้อท่ี 4 ของภิกษุณีว่า 
“เฉชฺชา สิยา เมถุนธมฺมปจฺจยาติ เอตฺถ อิมินา ปริยาเยน อตฺโถ เวทิตพฺโพฯ” 

ในประโยคว่า “มีมูลแห่งศีลวิบัติเพราะเป็นปัจจัยแก่การเสพเมถุน” น้ี พึงทราบความหมาย
โดยปริยายนี้ (วิ.ม.อ. 2/676/582)  

ข้อความนี้อธิบายเสทโมจนคาถาอันกล่าวถึงเหตุผลแห่งการที่ภิกษุณีเพียงมีความกำหนัด
แล้วแตะต้องบุรุษผู้กำหนัดเป็นต้น พระองค์ถึงกับต้องปรับอาบัติปาราชิก ดังมีข้อความว่า “ผู้ไม่ได้เสพ
เมถุนกับหญิง ชายและบัณเฑาะก์ ประเภทละ 3 จำพวกไม่เสพเมถุนในอวัยวะใดๆ แต่มีมูลแห่งศีลวิบัติ
เพราะเป็นปัจจัยแก่การเสพเมถุน ปัญหาข้อน้ีท่านผู้ฉลาดทั้งหลายคิดกันแล้ว” (วิ.ม.อ. 2/675/582) 

ที่คัมภีร์ปาจิตยาทิโยชนาอธิบายว่าเป็นสมีปูปจาระเพราะว่าปาราชิกข้อท่ี 4 ของภิกษุณีเป็น
การปรับเนื่องจากการแตะต้องตัวบุรุษโดยที่มีความรู้สึกกำหนัดทั้งที่ยังไม่ได้มีการเสพเมถุน ปาจิตยาทิ
โยชนาจึงอธิบายเหตุผลต่อจากเสทโมจนคาถาที่ว่า “แต่มีมูลแห่งศีลวิบัติเพราะเป็นปัจจัยแก่การเสพ
เมถนุ” โดยอธิบายว่าเป็นการพูดถึงการแตะต้องตัวอันเป็นสมีปะแต่หมายถึงเมถุนธรรมอันเป็นสมีปี การ
อธิบายลักษณะนี้จัดว่าถูกต้องตามแนวคิดอุปจาระ คัมภีร์นี้ไม่ได้อธิบายตามตัวอย่างที่ผิดพลาดของคัมภี
รัตถะ 

สรุป 
จากการศึกษาวิเคราะห์ “อุปจาระ” ทั้ง 12 ประเภท ที่ปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาและฎีกา 

พบว่าการใช้อุปจาระมิได้เป็นเพียงกลวิธีภาษาที่ใช้เพื่ออธิบายธรรมะอย่างคลุมเครือหรือเลี่ยงความ
ตรงไปตรงมา หากแต่เป็นกระบวนการทางภาษาและเหตุผลที่มีโครงสร้างและตรรกะชัดเจน การจัด
จำแนกอุปจาระออกเป็น 3 หมวด ได้แก่ การเปลี่ยนชนิดความหมาย (Substitution), ความสัมพันธ์
ระหว่างส่วนกับท้ังหมด (Synecdoche), การเปรียบเปรย (Analogy/Metaphor) แสดงให้เห็นว่าโบราณ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 13 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

จารย์ผู้รจนาอรรถกถาและฎีกามีแนวทางในการใช้ภาษาที่ลุ่มลึก และเข้าใจกลไกของการสื่อความนัยใน
ระดับสูง 

งานศึกษานี ้เสนอว่า การใช้กรอบแนวคิดจากศาสตร์ โวหารภาพพจน์ (Figurative 
Language) และ ภาษาศาสตร์เชิงความหมาย (Semantic Pragmatics) สามารถช่วยทำให้การวิเคราะห์
ภาษาธรรมในคัมภีร์มีความชัดเจน เป็นระบบ และสามารถเชื่อมโยงกับบริบททางวิชาการร่วมสมัยได้
อย่างมีพลังมากยิ่งขึ้น โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการอธิบายภาษาที่ซับซ้อน เช่น ภาษาอุปมา ภาษาธรรม 
หรือคำท่ีมีนัยอ้อม ซึ่งพบเป็นจำนวนมากในพระไตรปิฎกและคัมภีร์ประกอบ 

เพื่อให้การตีความพระไตรปิฎกและคัมภีร์ชั้นรองของพระพุทธศาสนาเป็นไปอย่างแม่นยำ
และเข้าใจง่าย งานวิจัยในอนาคตควร 

1.ประยุกต์ใช้แนวคิดจากภาษาศาสตร์ ทั ้งในด้าน โวหารภาพพจน์ , อรรถศาสตร์ 
(Semantics) และ ศาสตร์แห่งการใช้ภาษา (Pragmatics) เพื่อถอดรหัสการใช้ภาษาของโบราณจารย์ 

2.เปรียบเทียบเชิงวิเคราะห์ ระหว่างโครงสร้างภาษาธรรมในคัมภีร์พุทธกับโวหารใน
วรรณคดีและวาทศิลป์ตะวันตก เพื่อขยายขอบเขตความเข้าใจในเชิงสากล 

3.สร้างเครื่องมือหรือกรอบวิเคราะห์ (analytical framework) สำหรับใช้แปลและตีความ
คัมภีร์ที่มีการใช้อุปจาระอย่างซับซ้อน เช่น อรรถกถาธรรมบท, ฎีกาพระอภิธรรม หรือคัมภีร์นัยยะ 

แนวทางเช่นนี้ไม่เพียงช่วยให้ภาษาธรรมกลายเป็นสิง่ที่เข้าใจไดใ้นบริบทสมยัใหม่ แต่ยังช่วย
สานสะพานเชื่อมระหว่าง ภูมิปัญญาโบราณ กับ เครื่องมือทางวิชาการร่วมสมัย เพื่ออนุรักษ์และตอ่ยอด
ความรู้ในพระพุทธศาสนาอย่างลุ่มลึกและเป็นระบบต่อไป 

เอกสารอ้างอิง  
คณาจารย์มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย. (2555). วรรณคดีบาลี. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์

รพีปกรณ์. 
ธัมมปาลเถระ. (2539). สคาถวรรคฎีกา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์วิญญาณ. 
ธัมมานันทเถระ, และ ทอง หงส์ลดารมภ์. (2523). อภิธรรมเป็นพุทธพจน์แท้และสำนวนภาษาในพุทธ

ศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์อภิธรรมโชติกวิทยาลัย. 
ประมวลจูฬสัททศาสตร์ 31 คัมภีร์. (2551). นครปฐม: โรงพิมพ์ซีเอไอเซ็นเตอร์. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาล ัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย เล ่ม 6 ว ิน ัยปิฎก จ ูฬวรรค. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 15 สุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย 

สคาถวรรค. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 27 สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 14 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

มหาจ ุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย เล ่ม 1 ว ิน ัยป ิฎก มหาว ิภ ังค์ . 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย เล่ม 1 สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย เล่ม 1 สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย สุตนิบาต. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย เล่ม 1 สุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย เล่ม 2 สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ธรรมบท. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย เล่ม 2 สุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย สุตนิบาต. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย เล่ม 3 วินัยปิฎก จูฬวรรค. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วชิรพุทธิเถระ. (2566). นยาสปกรณ์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ประยูรสารไทยการพิมพ์. 
ญาณาภิวังสมหาเถระ. (2536). สีลักขันธวรรค อภินวฎีกา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์วิญญาณ. 

 
  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 15 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

PUBLIC การมีส่วนร่วมของประชาชนในการจัดการสิ่งแวดล้อมชุมชนของไทย 
: แนวทางสู่การพัฒนาที่ยั่งยืน 

PUBLIC PARTICIPATION IN THAILAND'S COMMUNITY 

ENVIRONMENT MANAGEMENT : AN APPROACH TO SUSTAINABLE 

DEVELOPMENT 

 

รัตกร แสงสุด 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวด ี

Rattakorn Saengsut 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhapanya Sri Dvaravati Sangha College 

E-mail: banzaa222@gmail.com 

(Received : September 16, 2025; Revised December 16, 2025; Accepted 29 December 29, 2025) 

 
บทคัดย่อ  

การจัดการสิ่งแวดล้อมเป็นประเด็นสำคัญทั้งในระดับโลกและระดับประเทศ โดยสอดคล้อง
กับเป้าหมายการพัฒนาที ่ยั ่งยืน (SDGs) ของสหประชาชาติ โดยเฉพาะเป้าหมายที ่เกี ่ยวข้องกับ
สิ่งแวดล้อม ได้แก่ SDG 11 เมืองและชุมชนที่ยั่งยืน SDG 12 การผลิตและการบริโภคที่ยั่งยืน SDG 13 
การรับมือการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ และ SDG 14–15 การอนุรักษ์ทรัพยากรทางทะเลและบน
บก รัฐบาลไทยได้ตรา พระราชบัญญัติส่งเสริมและรักษาคุณภาพสิ่งแวดล้อมแห่งชาติ พ.ศ. 2535 เพื่อ
รองรับการดำเนินงานด้านความยั่งยืนในทุกระดับ ตั้งแต่ท้องถิ่น ประเทศ ไปจนถึงนานาชาติ (กนก  
กฎหมาย 2567) พร้อมจัดตั้งหน่วยงานหลักด้านสิ่งแวดล้อม 3 แห่ง คือ สำนักงานนโยบายและแผน
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม (สผ.) กรมควบคุมมลพิษ (คพ.) และกรมส่งเสริมคุณภาพสิ่งแวดลอ้ม 
(สส.) เพื่อสนับสนุนการบรรลุ SDGs อย่างเป็นระบบ 

ในจำนวนนี้ สผ. ทำหน้าท่ีสำคัญในการวางนโยบายที่เชื่อมโยงกับ SDGs เช่น การเพิ่มพื้นที่
สีเขียว การลดมลพิษ การบริหารจัดการทรัพยากรธรรมชาติ และการคงสมดุลของระบบนิเวศทั้งในเมือง
และชนบท เพื่อส่งเสริมการพัฒนาท่ียั่งยืน เมื่อพิจารณาระดับชุมชน ปัญหาขยะ มลพิษ น้ำเสีย และการ
เสื่อมโทรมของทรัพยากรธรรมชาติเป็นอุปสรรคสำคัญต่อการบรรลุ SDG 11 และ SDG 12 ดังนั้น การมี
ส่วนร่วมของประชาชนจึงเป็นกลไกหลักในการขับเคลื่อนการจัดการสิ่งแวดล้อมในพื้นที่ งานวิจัยหลาย
ฉบับระบุว่า การสร้างความตระหนักรู้ การให้ความรู้ และการสนับสนุนจากภาครั ฐและเอกชน ช่วยให้
ชุมชนจัดการปัญหาสิ่งแวดล้อมได้อย่างเป็นรูปธรรม นอกจากนี้ แนวทางการจัดการสิ ่งแวดล้อม
จำเป็นต้องสอดคล้องกับลักษณะเฉพาะของพื้นที่ เช่น ภูมิศาสตร์ วิถีชีวิต วัฒนธรรม และรูปแบบการ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 16 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

พัฒนาเมือง เพื่อให้สามารถตอบโจทย์บริบทจริงของชุมชน ซึ่งไม่เพียงช่วยยกระดับคุณภาพชีวิตของ
ประชาชน แต่ยังเป็นส่วนสำคัญในการผลักดันประเทศสู่การบรรลุ SDGs อย่างยั่งยืน 

คำสำคัญ :  ทุนทางสังคม, สิ่งแวดล้อมชุมชน, คุณภาพชีวิต, SDGs, ความร่วมมือภาครัฐและประชาชน 

Abstract  

Environmental management is an important issue both globally and nationally. In 

line with the Sustainable Development Goals (SDGs) of the United Nations. Specifically, goals 

related to the environment include SDG 11 Sustainable Cities and Communities, SDG 12 

Sustainable Production and Consumption, SDG 13 Climate Change Response, and SDG 14–

15 Conservation of Marine and Land Resources. The Thai government has enacted National 

Environmental Quality Promotion and Preservation Act of 1992 to support sustainability 

operations at all levels. From local, national to international (Kanok Law, 2024) along with 

the establishment of 3 main environmental agencies, namely the Office of Natural Resources 

and Environmental Policy and Planning (ONEP), the Pollution Control Department (DPRO), 

and the Department of Environmental Quality Promotion (DPHO) to support the achievement 

of the SDGs in a systematic way. 

Of these, ONEP plays an important role in setting policies linked to the SDGs, 

such as increasing green space, reducing pollution, and managing natural resources. and 

maintaining the balance of ecosystems in both urban and rural areas. To promote long-term 

sustainable development. When considering the community level, problems of garbage, 

pollution, wastewater and the degradation of natural resources is a major obstacle to achieving 

SDG 11 and SDG 12. Therefore, public participation is the main mechanism for driving 

environmental management in the area. Many studies indicate that raising awareness giving 

knowledge and support from the government and private sectors Help communities deal with 

environmental problems in a concrete way. In addition, environmental management practices 

need to be consistent with the unique characteristics of the area, such as geography, way of 

life, culture, and urban development patterns. To be able to answer the real needs of the 

community which not only helps improve the quality of life of the people but it is also an 

important part in driving the country towards achieving the SDGs in a sustainable way. 

Keywords: Social capital, community environment, quality of life, SDGs, public-private 

collaboration 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 17 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

บทนำ  
ปัญหาสิ ่งแวดล้อมเป็นความท้าทายสำคัญที ่ทวีความรุนแรงขึ ้นทั ้งในระดับโลกและ

ระดับประเทศ ไม่ว่าจะเป็นปัญหามลพิษทางอากาศ น้ำเสีย ขยะล้นเมือง ภาวะโลกร้อน และการเสื่อม
โทรมของทรัพยากรธรรมชาติ ซึ่งส่งผลกระทบโดยตรงต่อคุณภาพชีวิต สุขภาพ และความเป็นอยู่ของ
ประชาชน องค์การสหประชาชาติ (UNEP 2022) ระบุว่าความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคมที่
พึ่งพาการบริโภคสูง ทำให้ระบบนิเวศหลายแห่งไม่สามารถรองรับแรงกดดันได้เพียงพอ ในบริบทของ
ประเทศไทย การพัฒนาประเทศจากสังคมเกษตรกรรมสู่สังคมอุตสาหกรรมส่งผลให้ทรัพยากรธรรมชาติ
ถูกใช้ประโยชน์อย่างเข้มข้น ปัญหามลพิษทางอากาศ น้ำท่วม น้ำเสีย และการลดลงของพื้นที่ป่าไม้
กลายเป็นประเด็นเร่งด่วนท่ีต้องแก้ไข (กระทรวงทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม, 2564) การจัดการ
สิ่งแวดล้อมจึงไม่สามารถพ่ึงพาหน่วยงานรัฐเพียงอย่างเดียว หากแต่ต้องอาศัยความร่วมมือจากประชาชน 
โดยเฉพาะในระดับชุมชนซึ่งเป็นพื้นที่ท่ีผลกระทบเกิดขึ้นอย่างชัดเจนท่ีสุด 

การเปลี่ยนแปลงเชิงนโยบายด้านสิ่งแวดล้อมของไทยเริ่มมีความชัดเจนมากขึ้นตั้งแต่การ
ประกาศใช้พระราชบัญญัติส่งเสริมและรักษาคุณภาพสิ่งแวดล้อมแห่งชาติ พ.ศ. 2535 ซึ่งกำหนดกรอบ
การอนุรักษ์และฟื้นฟูสิ่งแวดล้อมระดับประเทศ และสร้างกลไกติดตามตรวจสอบคุณภาพสิ่งแวดล้อม
อย่างเป็นระบบ ต่อมา รัฐธรรมนูญ พ.ศ. 2540 ได้เป็นจุดเปลี่ยนสำคัญ โดยเปิดโอกาสให้ประชาชนมีสทิธิ
มีส่วนร่วมในการจัดการและคุ้มครองทรัพยากรธรรมชาติ นับเป็นการก้าวสู่แนวคิด “การจัดการร่วม” 
(Co-management) ระหว่างรัฐกับประชาชน ซึ่งส่งผลให้ท้องถิ่นมีบทบาทมากขึ้นในการกำหนดแนวทาง
พัฒนาสิ่งแวดล้อมของตนเอง (กระทรวงทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม , 2564) ในระดับสากล  
การพัฒนาที่ยั่งยืนตามกรอบเป้าหมาย SDGs ขององค์การสหประชาชาติเป็นแนวทางสำคัญในการ
จัดการสิ่งแวดล้อม โดยเฉพาะ SDG 11 เมืองและชุมชนที่ยั่งยืน SDG 12 การผลิตและการบริโภคอยา่ง
ยั่งยืน และ SDG 15 ระบบนิเวศบนบก ซึ่งเน้นการใช้ประโยชน์ทรัพยากรอย่างสมดุล และการมีส่วนร่วม
ของทุกภาคส่วนในสังคม แนวคิดการมีส่วนร่วมของประชาชนจึงมีบทบาทสำคัญในกระบวนการพัฒนา
ชุมชน โดยครอบคลุมการร่วมคิด วางแผน ตัดสินใจ ดำเนินกิจกรรม และติดตามประเมินผล  
(ดวงฤทธิ์ เบ็ญจาธิกุลชัยรุ่งเรือง, 2564) การมีส่วนร่วมจึงไม่เพียงช่วยลดปัญหาสิ่งแวดล้อม แต่ยังสร้าง
ความรู้สึกเป็นเจ้าของพื้นที่ ความตระหนักรู้ และความพึ่งพาตนเองของชุมชน กระบวนการมีส่วนร่วม
สามารถอ้างอิงได้จาก ทฤษฎีการมีส่วนร่วม (Participation Theory) ของ (Arnstein, 1969 :216)  
ซึง่อธิบายระดับขั้นของการมีส่วนร่วมไว้เป็น “บันไดการมีส่วนร่วม” ตั้งแต่ระดับการรับรู้ข้อมูล ไปจนถึง
ระดับการมีอำนาจตัดสินใจร่วมกัน กระบวนการมีส่วนร่วมที่แท้จริงต้องเปิดโอกาสให้ประชาชนได้ร่วมคิด 
วางแผน ดำเนินงาน และประเมินผลอย่างมีความหมาย ทฤษฎีนี้ช่วยให้เข้าใจว่าการแก้ปัญหาสิ่งแวดลอ้ม
จะมีประสิทธิภาพก็ต่อเมื่อประชาชนมีบทบาทมากกว่าการรับข้อมูล แต่มีอำนาจทางการตัดสินใจใน
ระดับหนึ่ง 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 18 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ในด้านการจัดการสิ่งแวดล้อม อ้างอิง ทฤษฎีการจัดการสิ่งแวดล้อม (Environmental 
Management Theory) โดยเฉพาะแนวคิดของ (Tisdell 1991) ที่มองว่าการจัดการสิ่งแวดล้อมต้อง
มองระบบทรัพยากรเป็นระบบเชื่อมโยงกัน ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม ทฤษฎีชี้ให้เห็นว่า
การจัดการที่ดีต้องอาศัยความร่วมมือระหว่างผู้มีส่วนได้ส่วนเสียหลายฝ่าย (Stakeholders) ไม่ว่าจะเป็น
รัฐ เอกชน และประชาชน เพื่อสร้างสมดุลระหว่างการใช้ทรัพยากรและการอนุรักษ์อย่างต่อเนื่อง การบูร
ณาการทฤษฎีนี้ช่วยอธิบายว่าการจัดการสิ่งแวดล้อมในระดับชุมชนต้องคำนึงถึงความสัมพันธ์ซับซ้อนของ
ปัจจัยต่าง ๆ ทั้งบริบทพื้นที่ พฤติกรรมผู้คน และนโยบายรัฐ แม้ว่าจะมีงานวิจัยจำนวนมากเกี่ยวกับการ
จัดการสิ่งแวดล้อมชุมชน ทั้งด้านการจัดการขยะ การอนุรักษ์ทรัพยากร หรือการฟื้นฟูพ้ืนท่ีสีเขียว แต่ยัง
พบช่องว่างทางองค์ความรู้หลายประการ เช่น ขาดรูปแบบการมีส่วนร่วมที่ยั่งยืน ขาดการบูรณาการ
ระหว่างชุมชนกับนโยบายท้องถิ่น และยังไม่เชื่อมโยงกับกรอบ SDGs อย่างเป็นระบบ นอกจากนี้ การ
ประเมินผลการมีส่วนร่วมยังมักเน้นเฉพาะผลลัพธ์ระยะสั้น และยังไม่สามารถสะท้อนผลกระทบด้าน
พฤติกรรมหรือจิตสำนึกในชุมชนได้อย่างครอบคลุม 

ดังนั้น รายงานฉบับนี้จึงมุ่งศึกษาการมีส่วนร่วมของประชาชนในการจัดการสิ่งแวดล้อมใน
ระดับชุมชน โดยนำกรอบแนวคิดการพัฒนาที่ยั่งยืนและหลักการมีส่วนร่วมมาใช้เป็นฐานวิเคราะห์ เพื่อ
เสนอแนวทางการจัดการสิ่งแวดล้อมที่มีประสิทธิภาพและยั่งยืน วัตถุประสงค์คือ 1. ศึกษาบริบทและ
ปัญหาสิ่งแวดล้อมในชุมชนที่ส่งผลต่อคุณภาพชีวิตของประชาชน 2. วิเคราะห์การเปลี่ยนแปลงเชิง
นโยบายที่สนับสนุนการมีส่วนร่วมของประชาชนในการจัดการสิ่งแวดล้อม และแนวคิดการพัฒนาท่ียั่งยืน 
(SDGs) 3. เสนอแนวทางการมีส่วนร่วมของประชาชนในการพัฒนาสิ่งแวดล้อมชุมชนอย่างยั่งยืน 

แนวคิดการพัฒนาที่ย่ังยืน (Sustainable Development Goals: SDGs) 
ตั้งแต่ช่วงปฏิวัติอุตสาหกรรมเป็นต้นมา ประเทศต่าง ๆ ทั่วโลกให้ความสำคัญกับการเติบโต

ทางเศรษฐกิจและอุตสาหกรรมเป็นหลัก ทำให้เกิดการใช้ทรัพยากรธรรมชาติอย่างหนักเพื่อรองรับความ
ต้องการของมนุษย์ที่เพิ่มขึ้นเรื่อย ๆ ผลที่ตามมาคือทรัพยากรหลายชนิดลดลงอย่างรวดเร็ว บางส่วน
เสื่อมโทรมจนไม่สามารถฟื้นกลับมาได้ทัน ส่งผลให้โลกต้องเผชิญปัญหาด้านสิ่งแวดล้อม สังคม และ
คุณภาพชีวิต ซึ่งล้วนบ่งช้ีว่าการพัฒนาในลักษณะนี้ “ไม่ยั่งยืน” 

ด้วยเหตุนี้ องค์การสหประชาชาติจึงเรียกร้องให้ทั่วโลกตระหนักถึงผลกระทบของการ
พัฒนา และหันมาปรับทิศทางการใช้ทรัพยากรให้สอดคล้องกับขีดความสามารถของธรรมชาติ โดยมีจุด
เปลี ่ยนสำคัญคือการประชุมสุดยอดผู ้นำเร ื ่องสิ ่งแวดล้อมและการพัฒนา (UN Conference on 
Environment and Development: UNCED 2568: ออนไลน์) เมื่อปี พ.ศ. 2535 ณ เมืองริโอเดอจาเน
โร ประเทศบราซิล การประชุมครั้งนั้นนำไปสู่ “แผนแม่บทโลกว่าด้วยการพัฒนาที่ยั่งยืน” ที่ประเทศ
สมาชิกกว่า 178 ประเทศ รวมถึงไทย ร่วมลงนามรับรอง ต่อมาอีก 10 ปี มีการจัดประชุมสหประชาชาติ
ว่าด้วยการพัฒนาที่ยั่งยืนอีกครั้ง เพื่อเน้นย้ำให้ประเทศต่าง ๆ วางแนวทางการพัฒนาแบบองค์รวมมาก
ขึ้น 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 19 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ในปัจจุบัน สหประชาชาติผลักดันเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนทั้ง 17 เป้าหมาย (SDGs) 
เพื่อให้ทั่วโลกเดินหน้าไปสู่การพัฒนาที่สมดุล โดยประเทศไทยเองก็ให้ความสำคัญอย่างมาก โดยเฉพาะ
การทำให้ SDGs เกิดผลในระดับพื้นท่ีหรือชุมชน (SDG localization) 

ผลงานที่โดดเด่นของไทยในช่วงที่ผ่านมา ได้แก่ 
(SDG 1) การพัฒนาระบบคุ้มครองทางสังคมสำหรับทุกกลุ่ม  
(SDG 2) การแก้ปัญหาโรคไม่ติดต่อเรื้อรัง  
(SDG 3) การผลักดันการศึกษาและสาธารณสุขท่ีครอบคลุม โดยเฉพาะกลุ่มผู้ย้ายถิ่น  
(SDG 4) การเพิ่มบทบาทสตรีในการเมือง  
(SDG 5) การเสริมพลังวิสาหกิจขนาดกลางและย่อม การพัฒนานวัตกรรม และการ

ส่งเสริมสิทธิมนุษยชนทางธุรกิจ  
(SDG 6) การส่งเสริมความเท่าเทียม รวมถึงกลุ่มหลากหลายทางเพศ และการดูแล

แรงงานข้ามชาติ  
(SDG 7) การขับเคลื่อนงานด้านการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ  
(SDG 8) การจัดการขยะมูลฝอยอย่างเป็นระบบ  
(SDG 9) การพัฒนาอุตสาหกรรมสีเขียวและการลงทุนคาร์บอนต่ำ  
(SDG 10) การสนับสนุนสิทธิพลเมืองอย่างทั่วถึง  
(SDG 11) การเป็นศูนย์กลางแบ่งปันองค์ความรู้และความร่วมมือระดับนานาชาติ  

ทั้งหมดนี้สะท้อนให้เห็นว่าไทยมีความตั้งใจในการพัฒนาให้ “มั่นคง มั่งคั่ง และยั่งยืน” ตาม
กรอบ SDGs โดยอาศัยความร่วมมือจากทุกภาคส่วนของสังคม (สหประชาชาติ ประเทศไทย , 2568 :
ออนไลน์) 

ความหมายของการพัฒนาที่ย่ังยืน 

แนวคิด “การพัฒนาที่ยั่งยืน” (Sustainable Development) เป็นคำที่ถูกใช้มากในแวด
วงการพัฒนา โดยมีการอธิบายความหมายหลากหลายตามมุมมองของนักวิชาการและองค์กรต่าง ๆ คำ
ว่า Sustainable มาจากภาษาลาติน Sustenere ที่หมายถึงการค้ำจุน หรือสนับสนุนให้สิ่งหนึ่งดำรงอยู่
ได้อย่างต่อเนื่อง ซึ่งสะท้อนว่าความยั่งยืนเกี่ยวข้องกับการทำกิจกรรมหรือกระบวนการต่าง ๆ อย่างมี
ความรับผิดชอบ เพื่อรักษาความสามารถในการดำรงอยู่ของสังคมและสิ่งแวดล้อมได้อย่างยั่งยืน 

คณะกรรมาธิการโลกว่าด้วยสิ ่งแวดล้อมและการพัฒนา (World Commission on 
Environment and Development [WCED], 1987: 43) หรือที่รู ้จักในชื่อ คณะกรรมาธิการบรันท์
แลนด์ (Brundtland Commission) กล่าวไว้ว่า การพัฒนาที่ยั่งยืน คือ “การพัฒนาที่ยั่งยืนเป็นการ
พัฒนาที่สนองตอบต่อความต้องการของคนในรุ ่นปัจจุบัน โดยไม่ทำให้คนรุ่นต่อไปในอนาคตต้อง
ประนีประนอมยอมลดความสามารถของเขาในการที ่จะสนองตอบความต้องการของตนเอง”. 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 20 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

(Sustainable development is development that meets the needs for the present without 
compromising the ability of future generations to meet their own needs) 

ขณะเดียวกัน องค์การยูเนสโก (UNESCO-ACEID, 1997: 6) กล่าวว่า การพัฒนาที่ยั่งยืน 
หมายถึง การพัฒนาที่สนองความต้องการของประชาชนรุ่นปัจจุบัน โดยไม่ทำให้ประชาชนรุ่นต่อไปใน
อนาคต ต้องประนีประนอมยอมลดความต้องการของตนเอง”. (Sustainable development refers to 
development that fulfills the current needs of populations without compromising the 
needs of future generations) 

สรุปได้ว่า การพัฒนาที่ยั่งยืนคือการพัฒนาที่มองทั้งปัจจุบันและอนาคตควบคู่กัน ต้อง
คำนึงถึงขีดจำกัดของทรัพยากรธรรมชาติ ความสมดุลระหว่างเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม ตลอดจน
ผลกระทบที่อาจเกิดขึ้นในทุกมิติ อีกทั้งยังเปิดรับเทคโนโลยีใหม่ ๆ แต่ต้องประเมินว่าการใช้นั้ นส่งเสริม
การพัฒนาอย่างสร้างสรรค์ ไม่ใช่ทำลายหรือสร้างภาระใหม่ให้กับโลก เพื่อนำไปสู่การพัฒนาที ่มี
เสถียรภาพและยั่งยืนในสังคม 

หลักการพัฒนาที่ย่ังยืน เป้าหมายทั้ง 17 เป้าหมายประกอบด้วย 

 
แผนภาพที่ 1 Sustainable Development Goals: SDGs 

แหล่งที่มา: SDG Move Team 
หลักการพัฒนาที่ย่ังยืนประกอบด้วย 17 เป้าหมาย ดังนี้ 

1. ยุติความยากจนในทุกรูปแบบและทุกพื้นที่ 
2. ยุติความหิวโหย บรรลุความมั่นคงทางอาหาร ยกระดับโภชนาการ และส่งเสริม

เกษตรกรรมที่ยั่งยืน 
3. สร้างหลักประกันสุขภาวะที่ดีและส่งเสริมความเป็นอยู่ท่ีดีสำหรับทุกคนในทุกช่วงวัย 
4. สร้างโอกาสให้ทุกคนได้รับการศึกษาที่มีคุณภาพอย่างครอบคลุมและเท่าเทียม 

พร้อมสนับสนุนการเรียนรู้ตลอดชีวิต 
5. บรรลุความเสมอภาคระหว่างเพศ และเพิ่มบทบาทของสตรีและเด็กหญิงในทุกด้าน 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 21 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

6. สร้างหลักประกันด้านน้ำและสุขาภิบาลที่ยั่งยืน พร้อมให้เข้าถึงอย่างทั่วถึง 
7. สร้างหลักประกันให้ทุกคนสามารถเข้าถึงพลังงานที่ทันสมัย ราคาย่อมเยา เช่ือถือได้ 

และยั่งยืน 
8. ส่งเสริมการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจท่ีต่อเนื่อง ครอบคลุม และยั่งยืน โดยมีการจ้าง

งานเต็มที่และงานท่ีมีคุณค่า 
9. สร้างโครงสร้างพื้นฐานที่มีความยืดหยุ่น ส่งเสริมการพัฒนาอุตสาหกรรมที่ยั่งยืน 

และสนับสนุนการนวัตกรรม 
10. ลดความไม่เสมอภาคทั้งภายในและระหว่างประเทศ 
11. ทำให้เมืองและการตั้งถิ่นฐานของมนุษย์มีความครอบคลุม ปลอดภัย และยั่งยืนต่อ

การเปลี่ยนแปลง 
12. สร้างหลักประกันให้การผลิตและการบริโภคเป็นไปตามแนวทางที่ยั่งยืน 
13. ดำเนินการอย่างเร่งด่วนในการต่อสู ้กับการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศและ

ผลกระทบที่ตามมา 
14. อนุรักษ์และใช้ทรัพยากรทางทะเลและมหาสมุทรอย่างยั่งยืนเพื่อการพัฒนาท่ียั่งยืน 
15. ปกป้องและฟื้นฟูระบบนิเวศบนบกอย่างยั่งยืน พร้อมจัดการทรัพยากรป่าไม้อย่าง

ยั่งยืน หยุดการกลายสภาพเป็นทะเลทราย และหยุดการสูญเสียความหลากหลายทางชีวภาพ 
16. ส่งเสริมสังคมที่สงบสุขและครอบคลุม ให้ทุกคนเข้าถึงความยุติธรรม และสร้าง

สถาบันที่มีประสิทธิภาพ รับผิดชอบ และครอบคลุมในทุกระดับ 
17. เสริมสร้างกลไกการดำเนินงานและฟื้นฟูความร่วมมือระดับโลกสำหรับการพฒันา

ที่ยั่งยืน (SDG Move Team, น.ป., 2568) 
โดยศึกษาเจาะจงเป้าหมายที่ 15 เป็นหลักเพื่อตอบสนองการมีส่วนร่วมของประชาชนใน

การจัดการสิ่งแวดล้อมชุมชน คือ ปกป้อง ฟื้นฟู และสนับสนุนการใช้ระบบนิเวศบนบกอย่างยั่งยืน 
จัดการป่าไม้อย่างยั่งยืน ต่อสู้การกลายสภาพเป็นทะเลทราย หยุดการเสื่อมโทรมของที่ดินและฟื้นสภาพ
กลับมาใหม่ และหยุดการสูญเสียความหลากหลายทางชีวภาพ ประกอบไปด้วย การจัดการป่าไม้อย่าง
ยั่งยืน การป้องกันการตัดไม้ทำลายป่าและการใช้ทรัพยากรป่าไม้อย่างสมดุล ป่าไม้ช่วยกักเก็บคาร์บอน 
ลดปัญหาโลกร้อน และรักษาความหลากหลายทางชีวภาพ การฟื้นฟูดินและระบบน้ำช่วยลดความเสี่ยง
ต่อภัยแล้งและเพิ่มผลผลิตทางการเกษตร หยุดการเสื่อมโทรมของที่ดินและฟื้นฟูสภาพกลับมาใหม่ การ
สูญเสียความอุดมสมบูรณ์ของดินส่งผลต่อความมั่นคงทางอาหาร เทคนิคเช่น การปลูกพืชคลุมดิน การ
หมุนเวียนพืช และการจัดการน้ำอย่างเหมาะสมสามารถฟื้นฟูดิน หยุดการสูญเสียความหลากหลายทาง
ชีวภาพ (Biodiversity Loss) ความหลากหลายทางชีวภาพเป็นรากฐานของระบบนิเวศท่ีแข็งแรง การสญู
พันธุ์ของพืชและสัตว์ส่งผลต่อการเกษตร , การแพทย์ และความมั่นคงด้านอาหาร. (United Nations, 
2568: ออนไลน์) 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 22 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

สรุปได้ว่า การมีส่วนร่วมของประชาชนในการจัดการสิ ่งแวดล้อมชุมชนนั ่น ตรงกับ
เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน ที่ 15 ปกป้อง ฟื้นฟู และสนับสนุนการใช้ระบบนิเวศบนบกอย่างยั่งยืน ดัง
นั่นการที่ประชาชนได้เข้ามามีส่วยช่วยเหลือหรือมีส่วนร่วมในการดูแลสิ่งแวดล้อมของตนนั่น จะสามารถ
ยกระดับคุณภาพชีวิตของทุกคนในพ้ืนท่ีให้ดีขึ้นและยั่งยืนได้ 

การจ ั ดการทร ัพยากรธรรมชาต ิ แบบม ีส ่ วนร ่ วม  ( Participatory Resource 
Management) 

ปัจจุบันปัญหาสิ่งแวดล้อมทวีความรุนแรงมากขึ้น อันเนื่องมาจากสาเหตุหลายประการทั้ง 
จากการพัฒนาและการดำเนินกิจกรรม รวมถึงการเพิ่มขึ ้นของจำนวนประชากร ส่งผลให้มีการใช้
ทรัพยากรธรรมชาติมากขึ้นจนเป็นผลให้เกิดมลพิษมากมาย จึงต้องมีการบริหารจัดการเพื่อป้องกัน และ
แก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อมอย่างรวดเร็ว การจัดการสิ่งแวดล้อมอย่างยั่งยืน โดยประสานดำเนินงานร่วมกับ
หน่วยงานท่ีเกี่ยวข้องอย่างต่อเนื่อง เพื่อให้บรรลุวัตถุประสงค์และเป็นไปตามนโยบายดา้นสิ่งแวดลอ้มของ
ประเทศและองค์กรที่ได้กำหนดไว้ 

คำถามสำคัญคือ ประเทศไทยจะไปถึงเป้าหมายเหล่านี้ได้อย่างไร? คำตอบหนึ่งที่หลีกเลี่ยง
ไม่ได้คือ “ความร่วมมือของทุกภาคส่วนในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติแบบมีส่วนร่วม” เพราะแม้ไทย
จะเป็นประเทศที่ปล่อยก๊าซเรือนกระจกไม่ถึง 1% ของโลก แต่กลับเป็นประเทศที่มีความเสี่ยงได้รับ
ผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงสภาพภูมอิากาศสูงเป็นอันดับต้น ๆ ปัญหาฝุ่นละออง PM2.5 ที่คาดว่าจะ
รุนแรงขึ้นจากภาวะเอลนีโญ เป็นตัวอย่างที่ชัดเจนว่าการจัดการสิ่งแวดล้อมต้องอาศัยความร่วมมือทั้ง
จากภาครัฐ เอกชน และประชาชนในพื้นที่ ตั้งแต่การควบคุมการเผา การลดการใช้พลั งงานฟอสซิล ไป
จนถึงการติดตามคุณภาพอากาศอย่างต่อเนื่อง รวมถึงการปรับมาตรฐาน PM2.5 ให้เป็นไปตามองค์การ
อนามัยโลก ซึ่งยิ่งต้องการการมีส่วนร่วมจากทุกฝ่ายอย่างจริงจัง 

ด้านปัญหาขยะพลาสติกและขยะทะเล แม้ในช่วงโควิด-19 ปริมาณขยะรวมจะลดลง แต่
ขยะพลาสติกกลับเพิ่มขึ้นอย่างมาก โดยเฉพาะในเขตเมือง การรองรับนักท่องเที่ยวที่จะกลับมาเร็ว ๆ น้ี
ทำให้ประเทศไทยต้องเร่งวางระบบการจัดการขยะใหม่อย่างเป็นระบบ และต้อง “ร่วมลงมือกัน” ตั้งแต่
ระดับครัวเรือนไปจนถึงระดับประเทศ องค์การสหประชาชาติก็เตรียมจัดทำข้อตกลงเรื่องขยะพลาสติก
ฉบับใหม่ ทำให้ประเทศไทยจำเป็นต้องปรับตัวในทันที 

การขับเคลื่อนเศรษฐกิจ BCG (Bio-Circular-Green Economy) เป็นอีกแนวทางที่ช่วยให้
การจัดการทรัพยากรเกิดขึ้นอย่างคุ้มค่า แต่แนวทางนี้จะสำเร็จได้ ก็ต่อเมื่อเกิดการมีส่วนร่วมของชุมชน
และประชาชน เช่น การใช้ทรัพยากรอย่างเหมาะสม การนำของเสียกลับมาใช้ใหม่ และการลดผลกระทบ
ด้านสิ่งแวดล้อมตั้งแต่ต้นทาง ท้ายท่ีสุด การปกป้องทรัพยากรธรรมชาติไม่อาจทำได้ด้วยนโยบายจากบน
ลงล่างเพียงเท่านั้น การสร้างพฤติกรรมเป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม การลดขยะ และการแยกขยะตั้งแต่
ครัวเรือนเป็นตัวอย่างของการจัดการทรัพยากรแบบมีส่วนร่วมที่ทุกคนสามารถทำได้ การร่วมมือของรัฐ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 23 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เอกชน และประชาชน คือกุญแจสำคัญที่จะทำให้การจัดการทรัพยากรธรรมชาติของประเทศไทย
เดินหน้าอย่างยั่งยืนและสอดคล้องกับเป้าหมาย SDGs 

แนวทางการจัดการสิ่งแวดล้อมชุมชนแบบมีส่วนร่วม 

สิ่งแวดล้อมชุมชน หมายถึง สิ่งต่างๆ ที่มีลักษณะทางกายภาพและชีวภาพที่อยู ่รอบตัว
มนุษย์ ที่อาศัยและประกอบกิจกรรมต่างๆ ในเขตชุมชน หรือหมู่บ้านที่อยู่ภายในขอบเขตการให้บรกิาร
ของเมือง ซึ ่งเกิดขึ ้นโดยธรรมชาติและสิ่งที ่มนุษย์ได้ทำขึ้น มีอิทธิพลเกี ่ยวโยงและเกื้อหนุนกั นโดย
ผลกระทบจากปัจจัยหนึ่ง จะมีส่วนเสริมสร้างหรอืทำลายอีกส่วนหน่ึงอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ (สำนักแผนงาน
และสารสนเทศ กรมป่าไม้, มปป, 2563)  

สิ่งแวดล้อมชุมชน หมายถึง สรรพสิ่งและสภาพต่าง ๆ ทั้งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิต จับต้องได้
และ จับต้องไม่ได้ ที่มีอิทธิพลต่อการอยู่ดีมีสุขของประชาชนในชุมชน สามารถแบ่งได้ออกเป็น 4 มิติ คือ 
ด้านทรัพยากรธรรมชาติ เช่น แหล่งน้ำ ป่า ดิน ด้านเศรษฐกิจ เช่น การประกอบอาชีพ การมีรายได้ 
หนี้สิน ด้านสังคมและวัฒนธรรม เช่น ท่ีอยู่อาศัย บริการสาธารณูปโภคบรโิภค ความปลอดภัยในชีวิตและ
ทรัพย์สิน ด้านการบริหารจัดการสาธารณะและการมีส่วนร่วมของประชาชน คือ การบริการจัดการที่มี
ความโปร่งใส มีประสิทธิภาพมีความรับผิดชอบ เป็นต้น (สำนักงานนโยบายและแผนทรัพยากรธรรมชาติ
และสิ่งแวดล้อม, 2558: 2-8) 

ในการวางแผนพัฒนาการจัดการทรัพยากรอย่างฉลาดจะต้องไม่แยก มนุษย์ออกจาก
สภาพแวดล้อมทางสังคมหรือวัฒนธรรมหรือสภาพแวดล้อมทางธรรมชาติ เพราะวัฒนธรรมและสังคม
มนุษย์ได้พัฒนาตัวเองมาพร้อมกับการใช้ประโยชน์จากทรัพยากรธรรมชาตขิองสังคมนั้นๆ การพัฒนาการ
จัดการที่ประสบความสำเร็จเกิดจากการที่ผู้ใช้ทรัพยากรธรรมชาติ ได้ตระหนักถึงความสำคัญและรู้จักใช้
อย่างชาญฉลาดให้เกิดผลดีในหลายๆ ด้านต่อสงัคมและใช้ทรัพยากรนั้นในจำนวนจำกัด อำนวยประโยชน์
หลายๆ ด้านในเวลาเดียวกัน       (วิลาวรรณ น้อยภา, 2549: 23) 

อนึ่งภายใต้กระบวนทัศน์การจัดการสิ่งแวดล้อมแบบยั่งยืน การที่จะรักษาธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมให้คงอยู่ จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องให้ประชาชนในชุมชนท้องถิ่นเป็นผู้เข้ามาดูแลเอง ซึ่งการมี
ส่วนร่วมของประชาชนในนโยบายสิ่งแวดล้อมถูกให้ความสำคัญมากขึ้นเป็นผล มาจากความล้มเหลวของ
แนวทางอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมจากข้างบนลงข้างล่าง จึงทำให้แนวทางการอนุรักษ์จากข้างล่างขึ้นข้างบน
กลายเป็นความหวังใหม่ โดยเฉพาะในมิติของประชาชนในแต่ละชุมชนร่วมตระหนักในความสำคัญของ
สิ่งแวดล้อม มีสำนึกรักสิ่งแวดล้อม และเข้าร่วมในรูปอาสาสมัครป้องกันและเฝ้าระวังคุณภาพสิ่งแวดล้อม
หรือในหลายกรณีคือการร่วมทำประชาพิจารณ์ โครงการสาธารณะที่ส่งผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม รวมถึง
ร่วมวางแผน ร่วมบริหารจัดการ และร่วมติดตามประเมินผลนโยบายสิ่งแวดล้อม (วรวุฒิ โรมรัตนพันธ์ , 
2551: 377). 

หลักการปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ประกอบด้วย การพึ่งตนเอง การพึ่งพากันของคนใน
ชุมชน และการพึ่งพาธรรมชาติ หากพิจารณาให้ลึกซึ้งจะมีความใกล้เคียงสอดคล้องกับแนวคิดทุน ทาง



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 24 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

สังคม จะเห็นได้จากการพึ่งพากันเองก็คือ การช่วยเหลือเกื ้อกูลซึ ้งกันและกันของคนในชุมชน ใน
ขณะเดียวกันก็พึ่งพาและเกื้อกูลธรรมชาติไปพร้อมกันอย่างสมดุล การดำเนินชีวิตตามทางสายกลางที่มี
ความพอเพียงและพอดี สิ่งเหล่านี้ เป็นทั้งวิถีชีวิตหรือวัฒนธรรมของคนในชุมชนที่จะก่อให้เกิดสันติสุข
และความยั่งยืน ด้วยเหตุดังกล่าวจึงทำให้มนุษย์สามารถดำเนินชีวิตร่วมกับสิ่งแวดล้อมได้อย่างกลมกลืน. 
(วรวุฒิ โรมรัตนพันธ์, 2551: 392-393) 

สรุปได้ว่า การจัดการทัพยากรแบบมีส่วนร่วมนั่น จะอาศัยความร่วมมือของหน่วยงาน
หลายๆฝ่าย เพื่อเป็นประโยชน์ต่อการรักษาทรัพยากรและสิ่งแวดล้อมภายในพื้นที่ ดังนั่นประชาชนใน
ชุมชนก็เป็นสิ่งสำคัญในการจัดการเรื่องต่างๆ ที่เกิดผลเสียทางด้านทรัพยากรแล้วสิ่งแวดล้อมในชุมชน  
ประชาชนในชุมชมจึงต้องร่วมมือช่วยกันจัดการชุมชน ให้น่าอยู่ พร้อมรักษาสิ่งแวดล้อมไปพร้อมกัน 

นักวิชาการอีกหลายท่านที่ได้ให้นิยามคำว่า “การมีส่วนร่วมของประชาชน” ไว้ดังนี้ 
เจมส์ แอล เครยัน ได้กำหนดความหมายของการมีส่วนร่วมของประชาชนว่าเป็น

กระบวนการที่รวบรวมความห่วงกังวล ความต้องการ และค่านิยมต่าง ๆ ของสาธารณชนให้อยู ่ใน
กระบวนการตัดสินใจของทั้งภาครัฐและเอกชน ซึ่งเป็นการสื่อสารสองทางและปฏิสัมพันธ์ที่มุ่งหวังให้เกิด
การตัดสินใจทีด่ีกว่า และได้รับการสนับสนุนจากสาธารณชน (เจมส์ แอล เครยัน, 2551: 3) 

ในขณะเดียวกัน ปัทมา สูบกำปัง ได้สรุปความหมายของการมีส่วนร่วมของประชาชนไวใ้น
รายงานการศึกษาเรื่อง “การมีส่วนร่วมของประชาชนในกระบวนการนโยบายสาธารณะ” ว่า การมีส่วน
ร่วมของประชาชนหมายถึงการเปิดโอกาสให้ประชาชนมีสิทธิในกระบวนการนโยบายสาธารณะ โดย
ครอบคลุมถึงการให้และรับข้อมูลข่าวสาร การให้ความคิดเห็นหรือข้อเสนอแนะ รวมถึงการร่วมตัดสินใจ
ในทุกขั้นตอนของกระบวนการนโยบาย เช่น การริเริ่มนโยบาย การจัดทำแผนงานหรือโครงการที่อาจมี
ผลกระทบต่อคุณภาพชีวิต สิ ่งแวดล้อม การพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม การจัดการสิ่งแวดล้อมและ
ทรัพยากรธรรมชาติ รวมไปถึงการปฏิบัติ การติดตาม และการประเมินผลตามนโยบายแผนงานหรือ
โครงการนั้น ๆ (ปัทมา สูบกำปัง, 2554) 

เง่ือนไขพื้นฐานของการมีส่วนร่วมของประชาชนประกอบด้วย 3 ประการ ดังนี้ 
1. การมีอิสรภาพในการเข้าร่วม หมายถึง การเข้าร่วมต้องเป็นไปด้วยความสมัครใจ โดยไม่

มีการบังคับหรือการกดดันจากภายนอก 
2. ความเสมอภาคในการเข้าร่วมกิจกรรม หมายถึง ทุกคนท่ีเข้าร่วมกิจกรรมต้องมีสิทธิเท่า

เทียมกัน โดยไม่แบ่งแยกหรือเลือกปฏิบัติ 
3. ผู้เข้าร่วมต้องมีความสามารถพอที่จะเข้าร่วมกิจกรรม หมายถึง ผู้เข้าร่วมต้องมีความ

เข้าใจในเรื่องนั้น ๆ แต่หากกิจกรรมที่กำหนดไว้มีความซับซ้อนเกินความสามารถของกลุ่มเป้าหมาย ก็
จะต้องมีการพัฒนาศักยภาพให้พวกเขาสามารถเข้ามามีส่วนร่วมได้ (ถวิลวดี บุรีกุล, 2552: 16) 

สรุปได้ว่า การมีส่วนร่วมของประชาชนหมายถึง การที่บุคคลหรือชุมชนเข้ามาเกี่ยวข้องกับ
ประเด็นสาธารณะ ทั้งในด้านความคิด ความสนใจ หรือการกระทำ เพื่อร่วมกันบรรลุเป้าหมายทางสังคม 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 25 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เศรษฐกิจ หรือการเมือง โดยอาจเป็นการสื่อสารสองทางและการปฏิสัมพันธ์ที่ส่งผลต่อการตัดสินใจของ
รัฐและเอกชน การมีส่วนร่วมจึงรวมถึงการรับรู้ข้อมูล การแสดงความคิดเห็น การร่วมวางแผน ตัดสินใจ 
ติดตาม และประเมินผลนโยบายหรือโครงการต่าง ๆ เงื่อนไขสำคัญคือ ต้องสมัครใจ เสมอภาค และมี
ความสามารถหรือได้รับการพัฒนาให้มีความสามารถเพียงพอในการเข้าร่วมกิจกรรม 

แนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการมีส่วนร่วมของประชาชน 
อาร์นสเตน (Arnstein, 1969) ได้นำเสนอ “ขั ้นบันไดการมีส่วนร่วมของพลเมือง” 

(Ladder of Citizen Participation) ซึ่งประกอบด้วย 8 ข้ัน ได้แก่ 
1. การควบคุม (Manipulation) 
2. การรักษา (Therapy) 
3. การให้ข้อมูล (Informing) 
4. การรับฟังความคิดเห็น (Consultation) 
5. การปรึกษาหารือ (Placation) 
6. การเป็นหุ้นส่วน (Partnership) 
7. การมอบหมายอำนาจ (Delegated Power) และ 
8. อำนาจพลเมือง (Citizen Control) 

ตัวแบบนี้ได้รับการยอมรับอย่างกว้างขวาง และมีความสอดคล้องกับหลกัการในรัฐธรรมนญู
ไทย พ.ศ. 2550 โดยจากการศึกษาในบทความของ(ฉัตรระวี ปริสุทธิญาณ 2552: 125–143) เกี่ยวกับ
การมีส่วนร่วมของประชาชนในการบริหารงานท้องถิ่น พบว่าแนวคิดสำคัญของการมีส่วนร่วมสามารถ
สรุปได้ดังนี ้

ขั้นตอนที่ 1 การทบทวนกฎระเบียบ 
คณะกรรมการกระจายอำนาจฯ ต้องพิจารณาและเสนอแนะการปรับปรุงกฎระเบียบที่

เกี่ยวข้องกับการมีส่วนร่วม โดยคำนึงถึงความเป็นอิสระขององค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น (อปท.) 
ขั้นตอนที่ 2 การกำหนดมาตรฐานขั้นต่ำด้านการมีส่วนร่วม 
อปท. ต้องมีช่องทางหรือวิธีการให้ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมและแสดงความคิดเห็นต่อการ

บริหารงานในประเด็นต่าง ๆ อย่างชัดเจน 
ขั้นตอนที่ 3 การรับฟังความคิดเห็นในกรณีที่อาจเกิดผลกระทบรุนแรง 
หากการดำเนินงานของ อปท. อาจกระทบต่อสิ่งแวดล้อม ทรัพยากร สุขภาพ หรือวิถีชีวิต

ของประชาชน ต้องมีการแจ้งข้อมูลและจัดการรับฟังความคิดเห็น และต้องนำผลดังกล่าวมาประกอบการ
ตัดสินใจ 

ขั้นตอนที่ 5 การให้ข้อมูลอย่างเพียงพอก่อนรับฟังความคิดเห็น 
อปท. ต้องจัดให้ประชาชนได้รับข้อมูลที่ครบถ้วนและทันเวลา เพื่อให้การแสดงความ

คิดเห็นเป็นไปอย่างมีคุณภาพ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 26 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ขั้นตอนที่ 6 ความรับผิดในกรณีไม่เปิดเผยข้อมูลหรือไม่จัดรับฟังความคิดเห็น 
หาก อปท. ไม่ปฏิบัติตามขั้นตอนการให้ข้อมูลและรับฟังความคิดเห็นจนเกิดความเสียหาย

แก่ประชาชน จะต้องรับผิดชดใช้ตามที่กฎหมายกำหนด 
เอลินอร์ ออสตรอม (Ostrom E. 2009) ทฤษฎีการจัดการทรัพยากรร่วม Common-

pool Resources (CPRs) หมายถึง ทรัพยากรธรรมชาติหรือทรัพยากรที่มนุษย์สร้างขึ้นซึ่งมีมูลค่าและ
สามารถใช้ประโยชน์ร่วมกันได้ แต่มีข้อจำกัดสำคัญ คือ ยากต่อการห้ามผู้อื ่นเข้าใช้ (difficult to 
exclude) และ การใช้ของคนหนึ่งส่งผลต่อคนอื่น (rivalrous) ตัวอย่างเช่น แหล่งประมง น้ำบาดาล ทุ่ง
หญ้าเลี้ยงสัตว์ ระบบชลประทาน ท่ีจอดรถสาธารณะ หรือระบบคอมพิวเตอร์ร่วม 

หัวใจของแนวคิดอยู่ที่คำว่า “pool” การนำมารวมกัน ซึ่งหมายถึงการใช้ทรัพยากรจาก
แหล่งเดียวกัน แต่ประโยชน์ที่ผู้ใช้ได้รับ เช่น ปลาที่จับได้หรือน้ำที่สูบขึ้นมา ไม่ได้เป็นการถือครองร่วมกัน 
ทุกคนใช้จากแหล่งเดียวกันแต่ได้ผลประโยชน์แยกกัน การทำความเข้าใจ CPRs ต้องแยกระหว่าง แหล่ง
ทรัพยากร (resource system) เช่น ทะเลสาบ ระบบคลอง สะพาน เมนเฟรมคอมพิวเตอร์ หน่วยการใช้ 
(resource unit) เช่น ปริมาณปลาที่จับได้ ปริมาณน้ำที่สูบ หรือจำนวนรถที่ใช้สะพาน ความแยกนี้ช่วย
ประเมินได้ว่าทรัพยากรสามารถฟื้นตัวได้หรือไม่ ( renewable) โดยหากอัตราการนำออกมาใช้ไม่เกิน
อัตราฟื้นตัว ทรัพยากรก็สามารถคงอยู่ได้อย่างยั่งยืน CPRs ยังเกี่ยวข้องกับผู้มีบทบาทสองกลุ่ม ได้แก่ 
Appropriators ผู้ใช้หรือแสวงหาประโยชน์จากทรัพยากร Providers ผู้ดูแล บำรุง หรือซ่อมแซมให้
ทรัพยากรพร้อมใช้งาน 

การใช้ทรัพยากรร่วมกันอาจเกิดพร้อมกันหรือสลับกัน แต่ผู้ใช้ทุกคนได้รับประโยชน์จาก
การดูแลรักษาทรัพยากร แม้บางคนจะไม่ได้มีส่วนร่วมในการดูแลด้วยตนเองก็ตาม ซึ่งทำให้เกิดปัญหา 
free-rider และปัญหาการใช้เกินส่วน (overuse/crowding effect) ลักษณะของ CPRs จึง คล้าย 
(สินค้าส่วนตัว) private goods มากกว่า (สินค้าสาธารณะ) public goods เพราะการใช้ของคนหนึ่งลด
โอกาสของคนอื่น ผู้ใช้ต้องมีข้อตกลงร่วมกันเกี่ยวกับจำนวนผู้ใช้ เวลา และพื้นที่ในการใช้ ในขณะที่ 
public goods นั้นใช้เท่าไรก็ไม่ทำให้ผู้อื่นใช้น้อยลง และกันผู้อื่นออกไปได้ยากโดยธรรมชาติ 

การจัดการ CPRs จึงมักต้องมีมาตรการจำกัดจำนวนผู้ใช้หรือกำหนดกติกาการใช้ เพื่อ
ป้องกันการทำลายทรัพยากรและสร้างแรงจูงใจให้ผู้ใช้มีส่วนร่วมในการดูแล หากกติกาไมเ่ป็นธรรม ความ
ร่วมมือก็จะลดลงและนำไปสู่การเสื่อมโทรมของทรัพยากรได้ 

Checklist บันได 5 ขั้นของการมีส่วนร่วมของพลเมือง 
“บันได 5 ขั้นของการมีส่วนร่วมของพลเมือง” เป็นมาตรวัดง่ายๆ ที่จะช่วยให้เจ้าหนา้ที่รัฐ 

นักนโยบาย หรือคนทำงานด้านสังคม มองเห็นได้ชัดเจนข้ึนว่าโครงการที่เราทำอยู่เปิดพื้นท่ีให้พลเมืองได้
เข้ามามีส่วนร่วมในระดับไหน ลองมาดูกัน ว่า 5 ข้ันมีอะไรบ้าง 

 
 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 27 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

บันไดขั้นที่ 1 ข้อมูลที่เปิดเผย คือจุดเร่ิมต้นของประชาธิปไตย 
บันไดขั้นต่ำที่สุดของการมีส่วนร่วมของพลเมือง คือการเปิดเผยและสื่อสารข้อมูลที่จำเป็น

ให้ชุมชนได้รับรู้ รัฐบาลท้องถิ่นหรือผู้ที่เข้ามาทำโครงการในชุมชนต้องแจ้งให้ชุมชนรับรู้ล่วงหน้าถึงสิ่งที่
ตนกำลังจะทำในพื้นที่ ต้องสื่อสารข้อมูลข่าวสารที่เกี่ยวข้อง โปร่งใส และทันเหตุการณ์กับชุมชน และ
สื่อสารโดยวิธีที่ทุกคนเข้าถึงได้ ไม่ว่าจะแจกใบปลิว นัดประชุมแจ้งเหตุการณ์ หรืออัพเดตข้อมูลลง
เว็บไซต์ชุมชน หรือเฟสบุ๊ก เป็นต้น 

บันไดขั้นที่ 2 ปรึกษาหารือกับชุมชน  
บันไดขั้นที่สอง คือการเปิดให้ชุมชนได้แสดงความคิดเห็นเกี่ยวกับผลกระทบจากโครงการ/

นโยบาย ไม่ว่าจะเป็นการรวบรวมความคิดเห็น การทำแบบสำรวจ การประชุมกับชุมชน หรือการสนทนา
กลุ่ม การเปิดรับฟังความคิดเห็นนำเราไปสู่การลงมือทำและการปรับเปลี่ยนนโยบายให้ดีขึ้นได้ อย่างไรก็
ตามกระบวนการปรึกษาหารือกับชุมชนอยู่เพียงขั้นที่สองของบันไดการมีส่วนร่วมพลเมืองเท่านั้น พราะ
เราไม่อาจรู้อยู่ดีว่าความคิดเห็นของพลเมืองถูกนำไปปรับใช้จริงมากน้อยแค่ไหน   

บันไดขั้นที่ 3 ชุมชนมีส่วนร่วมอย่างสม่ำเสมอ 
บันไดขั้นถัดมา คือความพยายามให้ชุมชนได้เข้ามามีส่วนร่วมแสดงความคิดเห็นอย่าง

สม่ำเสมอ แต่อำนาจการตัดสินใจยังเป็นของผู้มีอำนาจ เช่น รัฐบาลท้องถิ่นหรือเจ้าของโครงการ แต่การ
เปิดพื้นที่และกระตุ้นให้พลเมืองเข้ามามีส่วนร่วมจะส่งผลให้ชุมนุมมีอำนาจในการตัดสินใจมากขึ้ นโดย
ธรรมชาติ เพราะชุมชนจะเข้าถึงข้อมูลมากขึ้น และมีช่องทางในการติดต่อและแสดงความเห็นให้ผู้มี
อำนาจรับฟังมากขึ้น 

บันไดขั้นที่ 4 ออกแบบร่วมกัน อำนาจเท่ากัน 
บันไดขั้นก่อนสุดท้าย คือการเปิดให้พลเมืองเข้ามาร่วมออกแบบชุมชนของตนกับผู้มีอำนาจ 

และเป็นการแชร์อำนาจการตัดสินใจอย่างเท่าเทียมกันระหว่างคนในชุมชนกับรัฐบาลท้องถิ่น นักนโยบาย 
หรือผู้ริเริ่มโครงการ ในบันไดขั้นนี้ พลเมืองในชุมชนได้รับโอกาสในการทำงานร่วมกับผู้มี อำนาจ และมี
ส่วนในการตัดสินใจเรื่องต่างๆ ผ่านการประชุมร่วมกัน 

บันไดขั้นที่ 5 เสริมพลังชุมชน: อิสรภาพเป็นของพลเมือง  
บันไดขั้นสูงสุดของการมีส่วนร่วมของพลเมือง คือการเสริมความเข้มแข็งให้ชุมชนมีอิสระใน

การตัดสินใจด้วยตนเอง เพราะสุดท้ายแล้วอำนาจสูงสุดควรอยู ่ที ่พลเมือง รัฐบาลท้องถิ ่นควรให้
ความสำคัญกับการตัดสินใจที่มาจากคนในชุมชน และชุมชนมีสิทธิคัดค้านโครงการต่างๆ ที่พวกเขาไม่
เห็นด้วย แต่การมีส่วนร่วมในระดับนี้ต้องอาศัยท้ังความเข้มแข็งภายในชุมชน และความเชื่อใจระหว่างผู้มี
อำนาจกับชุมชน (Karnklon, 2023) ตามแผนภาพท่ี 2 บันใด 5 ข้ันของการมีส่วนร่วมของพลเมือง ดังนี ้



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 28 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
แผนภาพที่ 2 บันใด 5 ข้ันของการมีส่วนร่วมของพลเมือง 

สรุปได้ว่า แนวคิดการมีส่วนร่วมของพลเมืองประกอบด้วยระดับตั้งแต่การให้ข้อมูล การ
ปรึกษาหารือ การร่วมตัดสินใจ ไปจนถึงการมอบอำนาจให้ชุมชนมีสิทธิ์กำหนดทิศทางด้วยตนเอง เช่น 
บันไดการมีส่วนร่วมของ Arnstein ที่ไล่จากการควบคุมจนถึงอำนาจพลเมือง รวมถึงหลักการที่กำหนด
มาตรฐานการมีส่วนร่วม เช่น การให้ข้อมูล การเปิดพื้นท่ีแสดงความคิดเห็น และรับผิดชอบต่อผลกระทบ 
ขณะเดียวกัน Ostrom อธิบายการจัดการทรัพยากรร่วม (CPRs) ว่าต้องอาศัยข้อตกลงร่วมและความ
ร่วมมือเพื่อลดปัญหาใช้เกินส่วนและ free-rider ทั้งหมดสะท้อนว่าการมีส่วนร่วมที่เข้มแข็งจะเกิดขึ้นได้
เมื่อรัฐ ชุมชน และผู้ใช้ทรัพยากรร่วมกันสร้างกติกาและแบ่งปันอำนาจในการตัดสินใจ 

ประโยชน์ของการมีส่วนร่วมของประชาชนประกอบด้วยหลายประการ ดังนี้ 
1. คุณภาพของการตัดสินใจดีขึ้น การปรึกษาหารือกับสาธารณชนช่วยสร้างความกระจ่าง

ในวัตถุประสงค์และความต้องการของโครงการหรือนโยบาย และบ่อยครั้งการมีส่วนร่วมของประชาชน
จะช่วยนำไปสู่การพิจารณาทางเลือกใหม่ ๆ ท่ีมีประสิทธิผลที่สุด 

2. ใช้ต้นทุนน้อยและลดความล่าช้าลง แม้การเปิดโอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมจะใชเ้วลา
และค่าใช้จ่ายมากกว่าการตัดสินใจฝ่ายเดียว แต่การตัดสินใจฝ่ายเดียวที่ไม่คำนึงถึงความต้องการของ
ประชาชนนั้นอาจนำไปสู่การโต้แย้งคัดค้าน หรือการฟ้องร้อง ซึ่งจะทำให้เกิดค่าใช้จ่ายสูงและความล่าช้า 

3. การสร้างฉันทามติ การมีส่วนร่วมของประชาชนช่วยสร้างข้อตกลงและข้อผูกพันที่มั่นคง
ระหว่างกลุ่มที่มีความแตกต่างกัน ช่วยลดข้อโต้แย้งทางการเมืองและเพิ่มความชอบธรรมในการตัดสินใจ
ของรัฐบาล 

4. การนำไปปฏิบัติง่ายขึ้น เมื่อประชาชนมีส่วนร่วมในการตัดสินใจ พวกเขาจะรู้สึกเป็น
เจ้าของการตัดสินใจนั้น และจะสนใจที่จะเห็นผลในทางปฏิบัติ พร้อมทั้งอาจร่วมมือกันในการดำเนินการ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 29 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

5. การหลีกเลี่ยงการเผชิญหน้าที่เลวร้ายที่สุด การเปิดโอกาสให้ฝ่ายต่าง ๆ แสดงความ
ต้องการและข้อห่วงกังวลตั้งแต่เริ่มต้นโครงการช่วยลดโอกาสการโต้แย้งและแบ่งฝ่ายที่อาจนำไปสู่ความ
รุนแรง 

6. การคงไว้ซึ่งความน่าเช่ือถือและความชอบธรรม การตัดสินใจที่โปร่งใสและเปิดโอกาสให้
ประชาชนเข้ามามีส่วนร่วมช่วยสร้างความน่าเชื่อถือและความชอบธรรม 

7. การคาดการณ์ความห่วงกังวลและทัศนคติของสาธารณชน การทำงานร่วมกับ
สาธารณชนในกระบวนการมีส่วนร่วมช่วยให้เจ้าหน้าที่รับรู้ถึงความห่วงกังวลและมุมมองของประชาชน 
ซึ่งช่วยในการคาดการณ์ปฏิกิริยาของพวกเขาต่อการตัดสินใจขององค์กร 

8. การพัฒนาภาคประชาสังคม การมีส่วนร่วมทำให้ประชาชนมีความรู้เกี่ยวกับเนื ้อหา
โครงการและกระบวนการตัดสินใจของรัฐ รวมถึงฝึกอบรมผู้นำและเสริมทักษะการทำงานร่วมกันเพื่อ
แก้ปัญหาในอนาคต (ถวิลวดี บุรีกุล, 2551) 

กล่าวโดยสรุป การมีส่วนร่วมของประชาชนนั ่น สามารถส่งเสริมให้เกิดการจัดการ
สิ่งแวดล้อมได้อย่างมีประสิทธิภาพ และการมีทัศนคติ ความคิดเห็น ความสนใจ ห่วงใย ก็เพียงพอแล้วท่ี
จะเรียกว่าเป็นการมีส่วนร่วมได้ จึงเห็นว่าบทบาทการมีส่วนร่วมของประชาชนในชุมชนนั้นเป็นสิ่งสำคัญ 
และเป็นสิ่งที่ส่งเสริมชุมชมให้สะอาดน่าอยู่ พร้อมทั้งเป็นพื้นที่สีเขียวตัวอย่าง และยังเป็นแบบอย่างแก่
ชุมชนอื่นต่อไป 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 30 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

องค์ความรู้ที่ได้ 

 
แผนภาพที่ 3 กรอบแนวคิดการมสี่วนร่วมของประชาชน 

ได้จากการศึกษา “การมีส่วนร่วมของประชาชนในการจัดการสิ่งแวดล้อมชุมชน” ดังนี้ 
1. บริบทและปัญหาสิ่งแวดล้อมในชุมชน ปัญหาสิ่งแวดล้อมในระดับชุมชน เช่น ขยะ 

มลพิษ น้ำเสีย และการเสื่อมโทรมของทรัพยากรธรรมชาติ เป็นอุปสรรคสำคัญต่อคุณภาพชีวิตของ
ประชาชน ปัญหาเหล่านี้เกิดจากการพัฒนาประเทศสู่สังคมอุตสาหกรรมและการบริโภคที่สูงขึ้น การ
จัดการปัญหาจึงจำเป็นต้องอาศัยความร่วมมือจากประชาชนในระดับพื้นท่ีโดยตรง 

2. การเปลี่ยนแปลงเชิงนโยบายและแนวคิด SDGs รัฐบาลไทยได้ออก พ.ร.บ. ส่งเสริมและ
รักษาคุณภาพสิ่งแวดล้อมแห่งชาติ พ.ศ. 2535  และรัฐธรรมนูญ พ.ศ. 2540 เป็นจุดเปลี่ยนสำคัญที่เปิด
โอกาสให้ประชาชนมีส่วนร่วมในการจัดการทรัพยากรธรรมชาติ (Co-management) แนวคิดนี้
สอดคล้องกับ เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) ของสหประชาชาติ โดยเฉพาะ SDG 11 (เมืองและ
ชุมชนที่ยั่งยืน) SDG 12 (การผลิตและการบริโภคที่ยั่งยืน) และ SDG 15 (ระบบนิเวศบนบก) ซึ่งเน้นการ
ใช้ทรัพยากรอย่างสมดุลและการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วน 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 31 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

3. แนวทางการมีส่วนร่วมเพื่อการพัฒนาที่ยั่งยืน การมีส่วนร่วมของประชาชนเป็นกลไก
หลักในการขับเคลื่อน โดยอ้างอิงจาก ขั้นบันไดการมีส่วนร่วมของ Arnstein (ตั้งแต่การให้ข้อมูลจนถึง
อำนาจพลเมือง) และทฤษฎีการจัดการทรัพยากรร่วม (CPRs) ของ Ostrom ซึ่งต้องอาศัยข้อตกลง
ร่วมกันเพื่อลดปัญหาใช้เกินส่วน การมีส่วนร่วมที่ยั่งยืนต้องเปิดให้ชุมชนได้ ร่วมคิด ร่วมวางแผน ร่วม
ตัดสินใจ ร่วมดำเนินงาน และร่วมประเมินผล ซึ่งนำไปสู่การเกิดจิตสำนึก ความเป็นเจ้าของ และการ
ยกระดับคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืนในชุมชน 

สรุป 
จากการสร ุปบทความการจัดการส ิ ่งแวดล้อมเป็นประเด ็นสำคัญระด ับโลกและ

ระดับประเทศ โดยสอดคล้องกับ เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (SDGs) ของสหประชาชาติ โดยเฉพาะ 
SDG 11 (เมืองและชุมชนที่ยั่งยืน) SDG 12 (การผลิตและการบริโภคที่ยั่งยืน) และ SDG 15 (ระบบนิเวศ
บนบก) ความเปลี่ยนแปลงทางด้านพฤติกรรมกับจิตสำนึกของคนในชุมชนที่พร้อมเพียงกันในการมีสว่น
ร่วมแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อมมีประสิทธิภาพ เพราะร่วมคิด ร่วมทำ ร่วมตรวจสอบ เปิดให้พลเมืองเข้า
มาร่วมออกแบบชุมชนของตนกับผู้มีอำนาจ และเป็นการแชร์อำนาจการตัดสินใจอย่างเ ท่าเทียมกัน
ระหว่างคนในชุมชนกับรัฐบาลท้องถิ่น การมีส่วนร่วมของประชาชนเป็นกลไกหลักในการขับเคลื่อนการ
จัดการสิ่งแวดล้อมชุมชน เพื่อแก้ปัญหาขยะ มลพิษ และการเสื่อมโทรมของทรัพยากร แนวทางการมีส่วน
ร่วมต้องเป็นไปตามหลักการสมัครใจ เสมอภาค และมีความสามารถ และครอบคลุมตั้งแต่การร่วมคิด 
วางแผน ตัดสินใจ ดำเนินกิจกรรม และติดตามประเมินผล ประโยชน์ของการมีส่วนร่วมคือ ช่วยให้การ
ตัดสินใจมีคุณภาพ ลดต้นทุนและความล่าช้า สร้างฉันทามติ และทำให้เกิดความรู้สึกเป็นเจ้าของโครงการ 
ซึ่งนำไปสู่การนำไปปฏิบัติที่ง่ายขึ้น การมีส่วนร่วมที่เข้มแข็งจะนำไปสู่การพัฒนาพฤติกรรมและจิตสำนึก
ของคนในชุมชน และยกระดับคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน 

เอกสารอ้างอิง 
กนก กฎหมาย. (2568). การมีส่วนร่วมของประชาชนในการจัดการสิ่งแวดล้อม. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 

https://kanung-law.com/public-participation-environmental-management  
[10 กันยายน 2568]. 

กระทรวงทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม. (2564). นโยบายและแผนการส่งเสริมและรักษาคุณภาพ
สิ่งแวดล้อม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ฟิซิกส์เซ็นเตอร์. 

เกียรติขจร วัจนะสวัสดิ์. (2550). การมีส่วนร่วมของประชาชนต่อการดำเนินนโยบายของรัฐบาลด้านการ
บริการจัดหางาน. กรุงเทพมหานคร: กองแผนงานและสารสนเทศ กรมการจัดหางาน 
กระทรวงแรงงาน. 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 32 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เครย์ตัน, เจ. แอล. (2551). คู่มือการมีส่วนร่วมของประชาชน: การตัดสินใจที่ดีกว่าโดยให้ชุมชนมีส่วน
ร่วม (วันชัย วัฒนศัพท์, ถวิลวดี บุรีกุล และเมธิศา พงษ์ศักดิ ์ศรี , ผู้แปล). ขอนแก่น:  
โรงพิมพ์ศิริภัณฑ์ ออฟเซ็ท. 

ฉัตรระวี ปริสุทธิญาณ. (2552). การมีส่วนร่วมของประชาชนกับองค์กรปกครองส่วนท้องถิ่น: จาก
รัฐธรรมนูญ พ.ศ. 2550 สู่ร่างพระราชบัญญัติ. วารสารสถาบันพระปกเกล้า, 7(3), 1–20. 

ดวงฤทธิ์ เบ็ญจาธิกุลชัยรุ่งเรือง. (2564). การมีส่วนร่วมของประชาชนในการพัฒนาท้องถิ่นอย่างยั่งยืน. 
วารสารไทย (TCI–ThaiJO). [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.tci-thaijo.org 

ถวิลวดี บุร ีก ุล. (2552). พลวัตรการมีส่วนร่วมของประชาชน: จากอดีตจนถึงรัฐธรรมนูญแห่ง
ราชอาณาจักรไทย. กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอ.พี. กราฟิค ดีไซน์และการพิมพ์ จำกัด. 

บวรศักดิ์ อุวรรณโณ และคณะ. (2554). รายงานการศึกษา เรื ่อง การมีส่วนร่วมของประชาชนใน
กระบวนการนโยบายสาธารณะ (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอ.พี. กราฟฟิค 
ดีไซน์และการพิมพ์ จำกัด. 

ปัทมา สูบกำปัง. (2554). การมีส่วนร่วมของประชาชนในกระบวนการนโยบายสาธารณะ (พิมพ์ครั้งท่ี 2). 
กรุงเทพมหานคร: สำนักวิจัยและพัฒนา สถาบันพระปกเกล้า. 

วรวุฒิ โรมรัตนพันธ์. (2568). ทุนทางสังคม: กระบวนทัศน์ใหม่ในการจัดการสิ่งแวดล้อม. [ออนไลน์]. 
แหล่งที่มา: https://forestinfo.forest.go.th  [10 กันยายน 2568]. 

วิลาวรรณ น้อยภา. (2549). ทุนทางสังคมเกี่ยวกับการอนุรักษ์ทรัพยากรป่าไม้: กรณีศึกษาป่าชุมชนบ้าน
ท่าวังไทร ตำบลวังหมี อำเภอวังน้ำเขียว จังหวัดนครราชสีมา (วิทยานิพนธ์วิทยาศาสตร
มหาบัณฑิต). มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์, กรุงเทพมหานคร. 

สถาบันสิ่งแวดล้อมไทย. (2568). สถานการณ์สิ่งแวดล้อมโลกและสิ่งแวดล้อมไทยแปรปรวนค่อนข้างสูง. 
[ออนไลน ์ ] .  แหล ่งท ี ่มา :  https://www.tei.or.th/th/article_detail.php?bid=119  
[10 กันยายน 2568]. 

สหประชาชาติ ประเทศไทย. (2568). งานของเราเกี่ยวกับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืนในประเทศไทย. 
[ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://thailand.un.org/th/sdgs  [6 กันยายน 2568]. 

สำนักงานนโยบายและแผนทรัพยากรธรรมชาติและสิ ่งแวดล้อม. (2558). รายงานประจำปี. 
กรุงเทพมหานคร: สำนักงานนโยบายและแผนทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม. 

สำนักแผนงานและสารสนเทศ กรมป่าไม้. (2563). สถิติป่าไม้ พ.ศ. 2563–2580. กรุงเทพมหานคร:  
กรมป่าไม้. 

Arnstein, S. R. (1969).  A ladder of citizen participation. Journal of the American Institute 
of Planners, 35(4), 216–224. 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 33 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

Karnklon. (2023). Checklist บันได 5 ขั้นของการมีส่วนร่วมของพลเมือง [Where are we on the 
ladder of citizen participation?]. Thailand Policy Lab. [Online]. Available at: 
https://thailandpolicylab.org  [6 September 2025]. 

Ostrom, E. (2009 ) .  A general framework for analyzing sustainability of social-ecological 
systems. Science, 325(5939), 419–422. 

SDG Move Team. (2568 ) .  ข ้ อม ู ล เ บ ื ้ อ งต ้ น เ ก ี ่ ย วก ั บ  SDGs. [ออน ไลน ์ ] .  แหล ่ งท ี ่ ม า : 
https://www.sdgmove.com/intro-to-sdgs/ [6 กันยายน 2568]. 

UNESCO-ACEID. (1997 ) .  Educational innovation for sustainable development. Bangkok: 
UNESCO Principal Regional Office for Asia and the Pacific. 

United Nations. (2568). Sustainable Development Goal 15: Life on land. [Online]. Available 
at: https://sdgs.un.org/goals/goal15 [8 September 2025]. 

 
  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 34 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

บริบทการเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กบับทบาทพระสงฆ์ 
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

THE LEARNING CONTEXT OF THE 21ST CENTURY AND THE ROLE 

OF BUDDHIST MONKS IN PROPAGATING BUDDHISM 

 
นพขวัญ นาคนวล1 พระมหาอกนิษฐ์ สิริปญฺโญ (อาจวิชัย)2 

ปกรณ์กฤษ หวังกุ่ม3 และพระมหาวีรพล กตปุญโฺญ (ดวงก้อม)4 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี1, 2,  

โรงเรียนบ้านช่องกลิ้งช่องกรด3 วัดอรัญญิการาม4 
Nopkwan Naknuan1 Phra Maha Akanit Siripanyo (Achawichai)2  

Pakonkrit Wangkum3 and Phramaha Weeraphon katapunno (Duangkom)4 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhapanya Sri Dvaravati Sangha College1, 2, 

Chongklingchongkrod School3 Aranyikaram Temple4 

E-mail: poideng28@gmail.com 

(Received : October 26, 2025; Revised December 16, 2025; Accepted 29 December 29, 2025) 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งอธิบายบริบทการเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กับบทบาทพระสงฆ์ในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา โดยตั้งอยู ่บนข้อเท็จจริงว่าโลกดิจิทัลได้เปลี่ยนรูปแบบการรับรู ้ การสื่อสาร และ
พฤติกรรมการเรียนรู้ของผู้คนอย่างรวดเร็ว การธำรงคุณค่าพระธรรมจึงต้องอาศัยการบูรณาการระหว่าง
แก่นสาระทางพุทธธรรมกับนวัตกรรมการเรียนรู้สมัยใหม่ ภายใต้กรอบพระธรรมวินัยและความร่วมมือ
ของพุทธบริษัททั้ง 4 บทความสังเคราะห์บทเรียนเชิงประวัติศาสตร์ตั้งแต่ปฐมเทศนาถึงการสังคายนา 
ตลอดจนการขยายพระศาสนาสู่สุวรรณภูมิ เพื่อชี้ให้เห็นต้นแบบการสื่อสารที่กระชับ ชัดเจน มุ่งผลลัพธ์
เชิงเปลี่ยนแปลง ควบคู่กับการรักษาความถูกต้องของเนื้อหาและวินัยสงฆ์ 

กรอบข้อเสนอประกอบด้วย 4 มิติหลักของบทบาทพระสงฆ์ในยุคใหม่ ได้แก่ (1) ผู้นำทาง
จิตวิญญาณและครูของสังคม และยกระดับการรู้เท่าทันสื่อ คุณธรรม และปัญญา (2) นักออกแบบการ
เรียนรู้เชิงประสบการณ์ แปลงหลักธรรมเป็นกิจกรรมสั้น กระชับ มีส่วนร่วม วัดผลได้ และตอบจริต
ผู้เรียน (3) นักสื่อสารสาธารณะ ใช้สื่อสังคม พอดแคสต์ ไลฟ์สตรีม เว็บไซต์ แอปพลิเคชัน และคอนเทนต์
หลายภาษา เพื่อขยายการเข้าถึงโดยไม่กระทบแก่นธรรม และ (4) ผู้ประสานเครือข่าย สร้างเครือข่าย
สังคมพระพุทธศาสนา การเชื่อมวัด โรงเรียน มหาวิทยาลัย ชุมชน ภาคธุรกิจ และเครือข่ายนานาชาติ 

ดังนั้นการยึดแนวปฏิบัติที่ดี (Best Practice) เป็นกลไกขับเคลื่อน โดยเปลี่ยนความรู้ฝังลึก
ให้เป็นคู่มือ สื่อการสอน และฐานข้อมูล กำหนดตัวชี้วัดผลลัพธ์ทั ้งด้านพฤติกรรม สังคม และจิตใจ 
ดำเนินวงจรปรับปรุง และบ่มเพาะวัฒนธรรมการเรียนรู้ตลอดชีวิต บทสรุปชี้ว่า ความสำเร็จของการเผย



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 35 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

แผ่ในศตวรรษที่ 21 อยู่ที่การบูรณาการธรรมะ + เทคโนโลยี ภายใต้พระธรรมวินัย โดยมีพระสงฆ์เป็น
แกนนำ เชื่อมพุทธบริษัททั้ง 4 เพื่อประโยชน์สุขมหาชน 

คำสำคัญ :  การเรียนรู้ศตวรรษท่ี 21, พระสงฆ์, การเผยแผ่พระพุทธศาสนา, พุทธบูรณาการ 

Abstract 
This article aims to explain the learning context of the 21st century together with 

the role of Buddhist monks in disseminating Buddhism. It is grounded in the fact that the 

digital world has rapidly transformed people’s perception, communication, and learning 

behaviors. Preserving the value of the Dhamma therefore requires an integration of core 

Buddhist principles with modern learning innovations, under the framework of the monastic 

discipline and the collaboration of the four Buddhist communities. The article synthesizes 

historical lessons from the First Sermon to the Buddhist Councils, as well as the expansion of 

Buddhism into Suvarnabhumi, in order to highlight models of communication that are concise, 

clear, outcome-oriented, and transformative, while maintaining accuracy of content and 

adherence to the monastic code. 

The proposed framework consists of four key dimensions of the role of monks in 

the modern era: 

(1) Spiritual leaders and teachers of society, who elevate media literacy, morality, 

and wisdom; 

(2) Designers of experiential learning, who transform Dhamma principles into 

short, concise, participatory, measurable activities that suit learners’ dispositions; 

(3) Public communicators, who utilize social media, podcasts, livestreams, 

websites, applications, and multilingual content to expand accessibility without compromising 

the essence of the Dhamma; and 

(4) Network facilitators, who build Buddhist social networks connecting temples, 

schools, universities, communities, the business sector, and international partners. 

Thus, adopting good practices serves as the driving mechanism—by transforming 

tacit knowledge into manuals, teaching materials, and databases; establishing indicators of 

behavioral, social, and mental outcomes; implementing continuous improvement cycles; and 

cultivating a culture of lifelong learning. The article concludes that the success of Buddhist 

dissemination in the 21st century lies in integrating Dhamma and technology under the 

monastic discipline, with monks serving as key leaders linking the four Buddhist communities 

for the welfare and happiness of the public. 

Keywords : 21st Century Learning, Buddhist Monks, Propagation of Buddhism, Buddhist 

Integration 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 36 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

บทนำ  
พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้ทรงประเสริฐถึงเพียงน้ัน ก็ทรงมอบความเป็นใหญ่ไว้ในหมู่สงฆ์ในการ

ทำสังฆกรรมต่าง ๆ คณะสงฆ์ทั้งหมดล้วนถูกกำหนดให้ต้องฝากชีวิตและความเป็นอยู่ไว้กับคฤหัสถ์ ความ
ยั่งยืนของพระพุทธศาสนา จำเป็นต้องได้รับการขับเคลื่อนโดยพุทธบริษัททั้ง 4 เพื่อให้การสืบสานพระ
ธรรมคำสอนดำเนินไปอย่างมั่นคง ท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์และสังคมไร้พรมแดน ทั้งนี้ นับตั้งแต่เมื่อ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสรู้เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว ได้เสด็จไปยังป่าอิสิปตนมฤคทายวัน 
แขวงเมืองพาราณสี เพื ่อทรงแสดงปฐมเทศนา คือ ธัมมจักกัปปวัตตนสู ตร แก่พระปัญจวัคคีย์ 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539: 15) ซึ ่งนับเป็นจุดเร ิ ่มต้นแห่งการประกาศ
พระพุทธศาสนาให้ดำรงอยู่และแผ่ขยายสู่โลกตราบเท่าทุกวันนี้ 

เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงธัมมจักกัปปวัตตนสูตร เป็นปฐมเทศนาแก่พระปัญจ
วัคคีย์ ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน เมืองพาราณสี ครั้นจบพระธรรมเทศนา ดวงตาเห็นธรรมอันปราศจาก
ธุลีมลทินก็ได้เกิดขึ้นแก่พระโกณฑัญญะ ทำให้ท่านบรรลุเป็นพระโสดาบัน และได้กราบทูลขออุปสมบท
ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 8 ถือเป็นพระภิกษุรูปแรกในพระพุทธศาสนา วันนั้นเองจึงนับเป็นวันที่พระ
รัตนตรัยเกิดขึ้นครบถ้วนเป็นครั้งแรกในโลก ต่อมาพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงพระธรรมเทศนาอื่น ๆ เพื่อ
โปรดพระปัญจวัคคีย์ที่เหลืออีก 4 รูป จนล้วนบรรลุเป็นพระอรหันต์ทั้งหมด หลังจากนั้น พระองค์ได้ทรง
แสดงอนัตตลักขณสูตร อันเป็นหลักธรรมสำคัญว่าด้วยความไม่เที่ยงและไม่ใช่ตัวตน ส่งผลให้พระปัญจ
วัคคีย์บรรลุพระอรหันต์โดยพร้อมเพรียงกัน ต่อจากนั้น พระพุทธองค์ได้เสด็จไปโปรดพระยสะและสหาย
อีก 54 ท่าน จนบรรลุพระอรหันต์ทั ้งหมด รวมกับพระองค์แล้วมีพระอรหันต์ทั้ งสิ ้น 61 พระองค์ 
พระพุทธเจ้าจึงทรงมีพระดำริให้พระสาวกออกประกาศพระศาสนาเพื่อประโยชน์สุขแก่ชนท้ังหลาย 

เมื่อพระพุทธเจ้าทรงประกาศพระศาสนาอยู่ 45 พรรษา ครั้นเมื่อพระชนมายุได้ 80 พรรษา 
ก็ทรงดับขันธปรินิพพาน หลังจากนั้น เหล่าพระสาวกได้ร่วมกันสืบทอดพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่อง แม้
เวลาผ่านไปหนึ่งศตวรรษหลังพุทธปรินิพพาน พระศาสนาก็เริ่มแตกนิกายเป็นเถรวาทและมหายาน 
อย่างไรก็ตาม เมื่อใดที่พระศาสนาเกิดความคลาดเคลื่อนหรือมัวหมอง พระอรหันต์และสาวกผู้ทรงธรรม
จะช่วยกันชำระสังคายนาพระธรรมวินัยให้ถูกต้องบริสุทธิ์ ซึ่งมีการทำสังคายนาสำคัญถึง 3 ครั้งในช่วง
สามศตวรรษแรกแห่งพระพุทธศาสนา ในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช พระพุทธศาสนาได้เจริญรุ่ งเรือง
สูงสุด แต่ก็เกิดปัญหาเดียรถีย์ปลอมบวชปะปน พระโมคคัลลีบุตรติสเถระจึงได้ทำสังคายนาครั้งที่ 3 
ประมาณ พ.ศ. 235 แล้วจัดตั้งพระสมณทูต 9 สายออกเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปทั่วทิศ รวมถึงคณะ
พระโสณะและพระอุตตระที่มายัง สุวรรณภูมิ หรือเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ได้แก่ ไทย พม่า ลาว กัมพูชา 
เวียดนาม และอินโดนีเซีย ทำให้ภูมิภาคนี้รับอิทธิพลพระพุทธศาสนามาแต่โบราณ ต่อมาในระหว่าง พ.ศ. 
1300–1700 พระพุทธศาสนาในอินเดียเสื่อมลงจากการรุกรานของศาสนาอื่นและการทำลายวัดวา
อารามโดยกองทัพมุสลิม จนสูญสิ้นจากแผ่นดินอินเดีย แต่ด้วยอานิสงส์จากการเผยแผ่ของพระเจ้าอโศก



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 37 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

มหาราช พระธรรมคำสอนยังดำรงอยู่ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้และประเทศใกล้เคียง (ดวงเดือน 
พันธุมนาวิน และ เพ็ญแข ประจนปัจจนึก, 2520: 46) 

ในบริบทของการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วใน ศตวรรษที่ 21 ที่เทคโนโลยีและความ
สะดวกสบายทางวัตถุเข้าครอบงำวิถีชีวิตของผู้คน จนอาจทำให้เกิดการละเลยด้านจิตใจและจริยธรรม 
การธำรงรักษาพระพุทธศาสนาให้มั่นคงและยั่งยืนจึงเป็นภารกิจสำคัญที่ต้องอาศัยการผนึกกำลังของ 
พุทธบริษัททั้ง 4 โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระสงฆ์ อันเป็นกำลังหลักในการเผยแผ่ จะต้องปรับบทบาทให้
สอดคล้องกับ บริบทการเรียนรู้ในศตวรรษท่ี 21 ด้วยการ ฟื้นฟู สืบสาน และประยุกต์หลักพุทธธรรม นำ
คำสอนมาปรับใช้ให้เข้ากับสภาพสังคมและวัฒนธรรมสมัยใหม่ ใช้เทคโนโลยีในการเผยแผ่ นำเครื่ องมือ
และวิธีการสื่อสารสมัยใหม่มาใช้เพื่อเข้าถึงผู้คนในวงกว้าง และการพัฒนาท้ังปัญญาและจิตใจ ทำให้พระ
ธรรมคำสอนยังคงคุณค่าและเป็นประโยชน์ในการพัฒนามนุษย์อย่างสมบูรณ์ และประยุกต์หลักพุทธ
ธรรมให้สอดคล้องกับสภาพสังคม วัฒนธรรม และความเปลี่ยนแปลงของโลก เพื่อให้พระธรรมคำสอนคง
คุณค่าในการพัฒนามนุษย์ท้ังทางปัญญาและจิตใจ 

บทบาทพระสงฆ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

การศึกษาเป็นปัจจัยที่สำคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาประเทศชาติ ทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม 
และการเมือง ซึ่งเป็นการเตรียมประชาชนให้มีคุณภาพ โดยการจัดการศึกษาของชาตินั้นจะต้องมีความ
สอดคล้องกับนโยบายทางด้านเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง เพราะการจัดการศึกษาต้องตอบสนองการ
เปลี่ยนแปลงของแต่ 

บทบาทของพระสงฆ์ในครั้งพุทธกาล  
พระสงฆ์ในอดีตได้แสดงบทบาทในการแนะนำ สั่งสอน และเผยแผ่ธรรมแก่ประชาชน 

เพื่อให้ประชาชนมีความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง รู้จักฝึกจิต ฝึกปัญญา และประพฤติตนอยู่ในศีลธรรม 
พร้อมทั้งอยู่ร่วมกันด้วยความสงบสุข จึงกล่าวได้ว่า “พระสงฆ์ในอดีตทำหน้าที่เป็นครูของสังคมและเป็น
ผู้นำทางด้านภูมิปัญญาของสังคม” 

นับตั้งแต่สมัยพุทธกาล ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ เมื่อวันเพ็ญ
เดือนวิสาขะ ก่อนพุทธศักราช 45 ปี การอุบัติขึ้นของพระพุทธองค์ได้รับการยกย่องว่าเป็นการอุบัติขึ้น
ของเอกบุรุษผู้หาผู้ใดเปรียบมิได้ในโลก เป็นเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นได้ยากในโลก และเป็นการอุบัติขึ้นเพื่อ
ประโยชน์ เกื้อกูล และความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ท้ังหลาย 

บุคคลผู้เป็นเอก คือ พระตถาคต อรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า เมื่อพระองค์เกิดขึ้นในโลก ย่อม
เกิดขึ้นเพื่อเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อความสุขแก่คนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์ เพื่อ
เกื้อกูล และเพื่อสุขแก่เทวดาและมนุษย์ท้ังหลาย (องฺ.เอกก. (ไทย) 20/170/22) 

พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้ทรงประเสริฐถึงเพียงน้ัน ก็ทรงมอบความเป็นใหญ่ไว้ในหมู่สงฆ์ในการ
ทำสังฆกรรมต่าง ๆ อย่างไรก็ตามคณะสงฆ์ทั้งหมดล้วนถูกกำหนดให้ต้องฝากชีวิตและความเป็นอยู่ไว้กับ
คฤหัสถ์ เริ่มตั้งแต่อาหารซึ่งต้องดำรงชีพด้วยการบิณฑบาต คืออาหารที่คฤหัสถ์ถวาย ตลอดจนถึงปัจจัย 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 38 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

4 อื่น ๆ ได้แก่ เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค ก็ล้วนได้รับจากคฤหัสถ์ทั้งสิ้น เมื่อพิจารณาใน
ด้านคุณธรรม พระสงฆ์ย่อมมีหน้าที่ตอบแทนคุณของคฤหัสถ์ด้วยการช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นจากความทุกข์ 
โดยอาศัยเมตตาและกรุณาเป็นพื้นฐาน ผ่านการสั่งสอนธรรม การให้คำแนะนำในการดำเนินชีวิต และ
การเป็นแบบอย่างแห่งความดีงามทางจริยธรรมแก่สังคม (พระราชวรมุนี (ป. อ. ปยุตฺโต), 2527: 197) 

พระพุทธเจ้ายังแสดงบทบาทหน้าท่ีของพระสงฆ์ท่ีควรปฏิบัติต่อคฤหัสถ์ 6 ประการ คือ 
1. ห้ามไม่ให้ทำความช่ัว 
2. ให้ตั้งอยู่ในความดี 
3. อนุเคราะห์ด้วยน้ำใจอันงาม 
4. ให้ได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง 
5. ทำสิ่งที่เคยฟังแล้วให้แจ่มแจ้ง และ 
6. บอกทางแห่งความสุขความเจริญ (สวรรค์) (ที.ปา. (ไทย) 11/272/207) 

บทบาทของพระสงฆ์นั้นมิได้เกิดขึ้นเพียงจากการได้รับสถานภาพทางสมมุติ แต่มีรากฐาน
จากการบรรลุธรรมตามลำดับขั ้น ได้แก่ พระโสดาบัน สกทาคามี อนาคามี และอรหันต์ ซึ ่งเป็น
กระบวนการที่ตั้งอยู่บนปัจจัยภายใน คือ ทิฏฐิ หรือ ญาณทัศนะ ที่หลุดพ้นจากกิเลสในแต่ละระดับ 
ควบคู่กับการเกิดขึ้นของจิตสำนึกแห่งความสังวรระวังตน ส่งผลให้มี ศีล อันเกิดจากความรู้แจ้ง มิใช่จาก
บัญญัติภายนอก แม้ในช่วงแรกที่พระพุทธเจ้ายังมิได้ทรงตั้งพระวินัย บทบาทของพระสงฆ์ก็ย่อมดำรงอยู่
ได้ด้วยปัจจัยภายในเหล่านี้ 

โดยสรุป แม้บทบาทของพระสงฆ์จะเริ่มต้นจากปัจจัยภายใน แต่การธำรงอยู่และพัฒนา
อย่างมั่นคงของพระสงฆ์จำเป็นต้องอาศัยปัจจัยภายนอก โดยเฉพาะบทบาทของชาวบ้านที่มีส่วนเกื้อหนุน
ให้พระสงฆ์สามารถดำรงตนเป็นเนื้อนาบุญ และปฏิบัติหน้าที่เพื่อประโยชน์สุขของสังคมทั้งปวง ผ่าน
บทบาทหลักทั้ง 6 ประการที่ได้กล่าวไว้แล้ว 

พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวว่า การปกครองคณะสงฆ์หรือสถาบันสงฆ์ในสมัย
พุทธกาลนั้น พระพุทธเจ้าทรงดูแลด้วยพระองค์เอง ทรงอยู่ในฐานะประมุข และทรงให้ความสำคัญอย่าง
เสมอภาคในการบัญญัติสิกขาบทต่าง ๆ พระองค์จะทรงกระทำกิจกรรมทางศาสนาร่วมกับสงฆ์ (สังฆ
กรรม) ด้วยตนเอง และการดำเนินสังฆกรรมต่าง ๆ ต้องได้รับเสียงเอกฉันท์จากคณะสงฆ์จึงจะสามารถ
ดำเนินต่อไปได้ สิ่งนี้ทำให้พระพุทธศาสนาเผยแผ่ไปอย่างรวดเร็ว 

สิ่งที่พระพุทธองค์ทรงทิ้งไว้เป็นมรดกสู่ปัจจุบัน คือ พระธรรมวินัย ซึ่งเป็นหลักในการที่
สถาบันสงฆ์จะใช้เป็นเครื่องมือในการสร้างสรรค์สิ่งดีงามให้กับชาวโลก และจะเป็นสิ่งที่กำหนดบทบาท
หรือจุดยืนในด้านความสัมพันธ์ระหว่างสงฆ์กับสังคมชาวโลก ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 

ตามหลักพระพุทธศาสนา ได้กำหนดบทบาทหน้าท่ีของพระสงฆ์ออกเป็น 2 ส่วน ดังนี้ 
1) ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับสังคมสงฆ์ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 39 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

หมายถึงความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์ด้วยกันเอง ซึ่งเห็นได้ชัดเจนจากบทบัญญัติต่าง ๆ 
ในพระวินัย เช่น การอยู่ร่วมกันเป็นวัด การกำหนดเขตสีมาอุโบสถ การปวารณา การกรานกฐิน รวมถึง
พุทธบัญญัติที่กำหนดให้สงฆ์เป็นใหญ่ในกิจการต่าง ๆ ซึ่งเรียกว่าสังฆกรรม เช่น การอุปสมบท การระงับ
อธิกรณ์ และข้อกำหนดเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล เช่น การเคารพกันตามลำดับอาวุโส เป็นต้น 

2) ความสัมพันธ์ในสังคมส่วนรวม ระหว่างพระสงฆ์กับคฤหัสถ์ 
พระสงฆ์ถูกกำหนดให้ดำรงชีวิตโดยอาศัยคฤหัสถ์ เริ่มตั้งแต่อาหารซึ่งพระสงฆ์ดำรงชีวิตอยู่

ด้วยการบิณฑบาต คืออาหารที่คฤหัสถ์ถวาย ตลอดจนถึงปัจจัย 4 อื่น ๆ ความเป็นอยู่ของพระสงฆ์จึง
ผูกพันกับคฤหัสถ์อย่างแน่นแฟ้น เป็นข้อบังคับอยู่ในตัวที่ทำให้พระสงฆ์ต้องอยู่ร่วมกับและเกื้อกูลแก่
สังคมของคฤหัสถ์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540: 194–195) 

บทบาทของพระสงฆ์หลังพุทธกาลเปลี ่ยนแปลงไปจากยุคพุทธกาล หากพิจารณา
บทบาทของพระสงฆ์ในการพัฒนาชุมชน สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ลักษณะ ได้แก่ 

1) บทบาทหลัก หรือบทบาทโดยตรงของพระสงฆ์ 
คือการเป็นผู้นำชุมชนในทางจิตใจ เสริมสร้างศีลธรรมและสติปัญญาที่ถูกต้องแก่ชุมชน ซึ่ง

ถือเป็นบทบาทสำคัญยิ่ง เป็นรากฐานของความเจริญและความสุขท่ีแท้จริงของสังคม 
2) บทบาทรอง 
ในบางกรณี พระสงฆ์อาจมีบทบาทอื่นที่จำเป็นและเหมาะสม เช่น ในฐานะผู้ได้รับแรง

ศรัทธาจากชาวบ้าน พระสงฆ์อาจแนะนำประชาชนในท้องถิ่นให้เห็นแนวทางในการพัฒนาด้านวัตถุที่
เหมาะสม เป็นผู้ประสานให้ชาวบ้านรวมตัวกันในการพัฒนาชุมชน หรือให้วัดเป็นสถานที่สำหรับการ
รวมกลุ่มทำกจิกรรม เป็นต้น (พระครูสิริสุตานุยุต (สมาน จนฺทรํสี), 2559: 14) 

พระไพศาล วิสาโล ได้กล่าวถึงบทบาทของพระสงฆ์ว่า โดยประเพณีนั้น พระสงฆ์ไม่ไดท้ำ
หน้าที่เพียงสอนธรรมเท่านั้น หากยังมีบทบาทในทางโลกอีกด้วย เช่น การสอนวิชาชีพ ขุดบ่อน้ำ สร้าง
สะพาน และเป็นผู้ไกล่เกลี่ยระงับความขัดแย้งในหมู่บ้าน เป็นต้น วัดจึงไม่ใช่เพียงสถานที่อบรมสั่งสอน
ศีลธรรมจรรยาและประกอบพิธีกรรมเท่าน้ัน (พระไพศาล วิสาโล, 2546: 91) 

รุ่ง แก้วแดง กล่าวว่า พระสงฆ์ได้ทำหน้าที่ในการพัฒนาจิตใจของคนในสังคมให้อยู ่ใน
ทำนองคลองธรรมมากขึ้น โดยการปลูกฝังศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม และค่านิยมอันดีแก่ประชาชน
จากรุ่นหนึ่งสู่รุ่นหนึ่งมาเป็นเวลานาน อีกทั้งยังเป็นการสืบทอดพระพุทธศาสนาให้คงอยู่ต่อไปด้วย   (รุ่ง 
แก้วแดง, 2545: ข) 

บทบาทของพระสงฆ์เป็นหัวใจสำคัญในการธำรงพระพุทธศาสนาและเป็นเสาหลักทาง
ปัญญาและจริยธรรมของสังคมมาตั้งแต่พุทธกาล โดยพระสงฆ์ในอดีตทำหน้าที่เป็น “ครูของสังคมและ
ผู้นำทางด้านภูมิปัญญา” มีภารกิจหลักในการแนะนำ สั่งสอนธรรม ฝึกจิต และเป็นแบบอย่างแห่งความดี
งาม เพื่อให้คฤหัสถ์อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและพ้นทุกข์ ซึ่งเป็นการตอบแทนคุณแก่คฤหัสถ์ผู้ถวายปัจจยัสี่ 
บทบาทนี้ถูกกำหนดเป็นหน้าที่ 6 ประการ คือ ห้ามทำช่ัว ให้ตั้งในความดี อนุเคราะห์ด้วยน้ำใจ ให้ได้ฟัง



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 40 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

และทำสิ่งท่ีฟังแล้วให้แจ่มแจ้ง และบอกทางแห่งความสุขความเจริญ แม้ว่ารากฐานของบทบาทจะมาจาก 
ทิฏฐิ ภายใน แต่การธำรงอยู่ของสงฆ์ต้องอาศัยการเกื้อหนุนจากชาวบ้าน สังคมสงฆ์ดำรงอยู่ด้วยพระ
ธรรมวินัยที่พระพุทธองค์ทรงมอบไว้เป็นมรดก หลังพุทธกาล บทบาทของพระสงฆ์ได้ขยายตัว  แบ่งเป็น 
บทบาทหลักโดยตรง คือการเป็นผู้นำทางจิตใจและศีลธรรม และ บทบาทรอง คือการใช้ศรัทธาในการ
เป็นผู้ประสานงานและแนะนำการพัฒนาชุมชนด้านวัตถุ เช่น การสอนวิชาชีพ การสร้างสาธารณูปโภค 
และการไกล่เกลี่ยความขัดแย้ง ทำให้วัดเป็นมากกว่าศูนย์กลางพิธีกรรมแต่เป็นศูนย์กลางของการพฒันา
ทั้งปวง 

แนวคิดปรัชญาทางการศึกษา 

การศึกษาเป็นปัจจัยที่สำคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาประเทศชาติ ทั้งในด้านเศรษฐกิจ 
สังคม และการเมือง ซึ่งเป็นการเตรียมประชาชนให้มีคุณภาพ โดยการจัดการศึกษาของชาตินั้น
จะต้องมีความสอดคล้องกับนโยบายทางด้านเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง เพราะการจัดการศึกษา
ต้องตอบสนองการเปลี่ยนแปลงของแต่ละสังคม ฉนั้นการจัดการศึกษาที่แตกต่างกันต้องตอบตาม
วัตถุประสงค์ของสังคมและสถานการณ์ทางสังคมในแต่ละยุคสมัย ปรัชญาการศึกษา จึงเป็นสิ่งสำคัญ
ในการกำหนดแนวทางในการพัฒนาประเทศ เพราะเป็นพื้นฐานของความรู้ความเช่ือพื้นฐานที่ใช้เป็น
หลักการ และแนวคิดการในการกำเนิดการจัดการศึกษาอย่างมีประสิทธิภาพและตามความต้องการ
ของบริบท สังคม ชุมชน (ณพัฐธิกา ปิติเลิศศิริกุล และจร ประสงค์สุข , 2566: 512) 

การศึกษา คือ การสร้างคนให้มีความรู้ ความสามารถ มีทักษะพื้นฐานที่จําเป็น มี
ลักษณะนิสัยจิตใจที่ดีงาม ช่วยให้คนเจริญงอกงามทั้งทางปัญญา จิตใจ ร่างกาย และสังคม การศึกษา
จึงจำเป็นมากของชีวิต นอกเหนือจากความจําเป็นในปัจจัยทั้ง 4 คือ ด้านที ่อยู ่อาศัย อาหาร
เครื่องนุ่งห่ม และยารักษาโรค การศึกษาจึงเป็นปัจจัยที่ 5 ของชีวิต เป็นปัจจัยที่สำคัญที่สุดของชีวิต
ในโลกที่มีกระแสความเปลี่ยนแปลงทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีอย่าง รวดเร็ว และส่งผล
กระทบให้วิถีชีวิตต้องเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การศึกษาที่ช่วยให้ทุกคนมีชีวิตที่ดี มีควา มสุข 
จะต้องมีลักษณะที่สำคัญ ดังนี้ 

1) เป็นการศึกษาที่ให้ความรู้ และทักษะพื้นฐานที่จําเป็นอย่างเพียงพอ เช่น ความรู้
และ ทักษะทางด้านภาษา การคิดคํานวณ ความเข้าใจหลักการทางวิทยาศาสตร์ และเทคโนโลยี เป็น
ต้น จึงจะเพียงพอกับความต้องการและความจําเป็นที่จะยกระดับคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้น  

2) การศึกษาทำให้คนฉลาด มีเหตุผล คิดเป็น แก้ปัญหาเป็น และรู้จักวิธีแสวงหา
ความรู้เพื่อพัฒนาตนเอง และการงานอาชีพ 

3) การศึกษาต้องสร้างนิสัยที่ดีงาม ให้เกิดขึ ้นกับผู้เรียน โดยเฉพาะนิสัยรักการ
เรียนรู้ และนิสัยอื่นๆ เช่น ความเป็นคนซื่อสัตย์ ขยัน อดทน รับผิดชอบ  

4) การศึกษาต้องสร้างความงอกงามทางร่างกาย มีสุขภาพพลามัยที่ดี รู้จักรักษาตน
ให้ แข็งแรง ปลอดจากโรคภัยไข้เจ็บและสารพิษ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 41 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

5) การศึกษาต้องทำให้ผู้เรียนไม่เห็นแก่ตัว เห็นประโยชนส่วนรวมมาก่อน และให้
ความร่วมมือกับผู้อื่นในสังคม อยู่ร่วมกับผู้อื่นต้องช่วยเหลือผู้อื่น ช่วยสร้างสังคมที่สงบสุข รักษาสิ่ง
แวดลอมให้ยั่งยืน 

6) การศึกษาต้องทำให้คนมีทักษะการงานอาชีพที่เพียงพอกับการเขาสู่การงาน
อาชีพ รู้จักการประกอบอาชีพ และรู้จักพัฒนาการงานอาชีพ 

ทั้ง 6 ประการเป็นพื้นฐานทางการศึกษาที่คนจะต้องได้รับรู้อย่างทั่วถึงทุกคน ถ้าทุกคน
ได้รับอย่างครบถ้วนเพียงพอ จะทำให้เกิดทักษะและลักษณะนิสัยที่พึงประสงค์  

แนวคิดปรัชญาทางการศึกษาในศตวรรษที่ 21 มุ่งเน้นการพัฒนามนุษย์ให้เป็นผู้เรียน
รู้ตลอดชีวิต มีความสามารถคิดวิเคราะห์ สร้างสรรค์ และปรับตัวให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงของโลก
ยุคดิจิทัล โดยยึดผู้เรียนเป็นศูนย์กลางและใช้การบูรณาการความรู้กับคุณธรรม เพื่อให้เกิดการเรียนรู้
อย่างมีความสำคัญ ในบริบทนี้ พระสงฆ์ ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณและครูแห่งสังคม มีบทบาท
สำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้สอดคล้องกับการเรียนรู ้ในศตวรรษที่ 21 ผ่านการใช้สื่อ 
เทคโนโลยี และวิธีการสอนที ่สร้างแรงบันดาลใจ ส่งเสริมการคิดเชิงพุทธ ( Buddhist Critical 
Thinking) และคุณธรรมจริยธรรมควบคู่กับปัญญา การเผยแผ่ธรรมในยุคใหม่ไม่ใช้แค่การถ่ายทอด
คำสอนเท่านั้น แต่จะต้องมีกระบวนการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างพระสงฆ์กับประชาชน เพื่อสร้างสังคม
แห่งปัญญาและสันติสุขตามแนวทางพระพุทธศาสนา 

ความหมายของแนวคิดปรัชญาการศึกษา 
“ปรัชญา” เป็นศัพท์บัญญัติของพระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหมื่นนราธิปพงศ์ประพันธ์ มา

จากรากศัพท์สันสกฤตว่า ชฺญา แปลว่า รู ้ เข้าใจ เติมอุปสรรค ปฺร เป็น ปฺรชฺญา แปลว่า ความ
ปราดเปรื่องหรือความรอบรู้ ซึ่งภาษาอังกฤษใช้ว่า “philosophy” มาจากรากศัพท์ภาษากรีก ว่า 
“philosophia” จากคําว่า “philos” แปลว่า “ผู้รัก” “sophia” แปลว่า “ความรู้” ฉะนั้น ถ้า
แปลโดยรูปศัพท์จะหมายความว่า “ผู้รักในความรู้” 

ปรัชญา หมายถึง วิชาสาขาหนึ่งซึ่งว่าด้วยแนวความคิดที่เกี่ยวกับความจริงของโลกและ
ชีวิต เป็นวิชาที่ว่าด้วยความปราดเปรื่องหรือความรอบรู้ เป็นวิชาที่ว่าด้วยความรักในความรู้ และการ
แสวงหาความรู้ เมื่อแสวงหาแล้วก็จะพบความจริงที่เรียกว่า สัจธรรม (พิชญาภา ยืนยาว , 2557: 1-2) 

หลักการของแนวคิดปรัชญาการศึกษา 
1. ปรัชญาการศึกษาสารัตถนิยม (essentialism) เน้นเนื้อหาสาระและความสำคัญของ

มรดกทางวัฒนธรรมของสังคมที่ได้รับการยอมรับและปฏิบัติกันจนเป็นส่วนหนึ่งของแนวทางการ
ดำเนินชีวิตในสังคม (พิชญาภา ยืนยาว, 2557: 15) โดยมีจุดมุ่งหมาย ดังนี้ 

1) เพื่อถ่ายทอดมรดกทางวัฒนธรรมไปสู่ชนรุ่นหลัง มิให้สูญหายหรือถูกทำลายไป  
2) เพื่อให้ศึกษาเนื้อหาสาระอันได้จากมรดกทางวัฒนธรรม 
3) เพื่อศึกษาในเรื่องของความเช่ือ ทัศนคติ และค่านิยมของสังคมในอดีต  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 42 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

4) เพื่อฝึกฝนให้ผู้เรียนมีความขยันหมั่นเพียรในการศึกษาเล่าเรียนและการทำงาน  
5) เพื่อส่งเสริมให้ผู้เรียนมีพัฒนาการทางปัญญา 
6) เพื่อส่งเสริมให้ผู้เรียนมีระเบียบวินัยในตนเอง และรู้จักทำงานร่วมกับผู้อื่น  

2. ปรัชญาการศึกษานิรันตรนิยม (perennialism) จุดมุ่งหมายอยู่ที่การสร้างคนให้เป็น
คนที่สมบูรณ์อย่างแท้จริง ปลูกฝังความเชื่อและค่านิยมที่ดีแก่ผู้เรียน มุ่งพัฒนาให้ผู้เรียนมีเหตุผล 
รู ้จักและเข้าใจตนเอง และเห็นว่าการศึกษา คือการส่งเสริมการพัฒนาสติปัญญาของมนุษย์ ถ้า
สติปัญญาได้รับการขัดเกลาและพัฒนาอย่างดีพอ  มนุษย์ก็จะทำอะไรได้อย่างมีเหตุผลเสมอ 
การศึกษานิรันตรนิยมกล่าวจุดมุ่งหมายไว้ ดังนี้  

1) มุ่งให้ผู้เรียนรู้จักและทำความเข้าใจกับตนเองให้มากที่สุด โดยเฉพาะในเรื่อง
เหตุผลและสติปัญญา 

2) มุ่งให้ผู้เรียนพัฒนาสติปัญญาและเหตุผลในตัวมนุษย์ให้ดีขึ้น สูงขึ้นเพื่อเป็นคนที่
สมบูรณ์ 

3. ปรัชญาการศึกษาพิพัฒนาการนิยม (progressivism) คือการศึกษาจะต้องพัฒนาเด็ก
ทุกๆ ด้านไม่เฉพาะสติปัญญาเท่านั้น จะต้องพร้อมที่จะไปอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข ปรับตัวได้ 
กระบวนการเรียนการสอนจึงมีความสำคัญพอๆ กับเนื้อหา เรื่องของปัจจุบันมีความสำคัญกว่าอดีต
หรืออนาคต การศึกษาจะต้องพัฒนา ทั้งด้านร่างกาย อารมณ์ สังคม และสติปัญญา ควบคู่กันไป 
ความสนใจ ความถนัด และลักษณะพิเศษของผู้เรียน ควรได้รับความสนใจและได้รับการส่งเสริม 
รวมถึงส่งเสริมความเป็นประชาธิปไตยทั้งในและนอกห้องเรียน และส่งเสริมให้ผู้เรียนได้รู้จักตนเอง
และสังคม เพื่อปรับตัวเข้ากับสังคมได้อย่างมีความสุข ผู้เรียนต้องรู้จักแก้ปัญหาได้  

4. ปรัชญาการศึกษาปฏิรูปนิยม (reconsteuctionism) การศึกษาแนวนี้เห็นว่า สังคม
มีปัญหามากทั้งในด้านของเศรษฐกิจ การเมือง ศิลปวัฒนธรรม ทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับโลก จึง
ต้องการการแก้ปัญหา และสร้างค่านิยมและแบบแผนของสังคมขึ้นใหม่ การศึกษาต้องมีบทบาท
สำคัญจุดมุ่งหมาย คือการศึกษาต้องเป็นไปเพื่อปรับปรุง พัฒนาและสร้ างสรรค์สังคมใหม่ที่ดีและ
เหมาะสมกว่าขึ้นมาให้ได้ ดังจะกล่าวได้คือ 

1) การศึกษาจะต้องช่วยแก้ปัญหาของสังคมที่เป็นอยู่ 
2) การศึกษาต้องเป็นไปเพื่อส่งเสริมและพัฒนาสังคมโดยตรง 
3) การศึกษาจะต้องมุ่งสร้างระเบียบใหม่ของสังคมจากพื้นฐานเดิมที่มีอยู่  
4) การสร้างระเบียบใหม่ต้องอยู่บนพื้นฐานของประชาธิปไตย  
5) การศึกษาจะต้องให้เด็กเห็นความสำคัญของสังคมคู่ไปกับตนเอง  
5. ปรัชญาการศึกษาอัตถิภาวนิยม (existentialism) เช่ือว่ามนุษย์มีศักยภาพในการ

เป็นตัวของตัวเองตลอดเวลา มนุษย์มีความเป็นอิสระ มีเสรีภาพในการเลือก ในการกระทำ มนุษย์
ตัดสินใจด้วยตนเอง เลือกด้วยตนเอง และรับผิดชอบต่อการกระทำของตนเอง  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 43 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ความจริงคือการดำรงอยู่ของชีวิตถือว่า ความรู้เป็นปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นแก่แต่ละ
บุคคล ความรู้ไม่ใช่ผลบั้นปลายที่เราประสงค์ และก็ไม่ใช่มรรคอันจำจะต้องเรียนรู้เพื่อเตรียมตัวไป
เผชิญกับชีวิตจริง หากความรู้เป็นมรรควิธีจะให้แต่ละคนเจริญเติบโต  

6. พุทธปรัชญา พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติ และได้หล่อหลอมเป็นวิถีชีวิต จึง
เป็นปรัชญาการศึกษาที่มีพื้นฐานอยู่บนความเป็นไทย ฉะนั้น พุทธปรัชญาการศึกษา คือ การพัฒนา
เพื่อให้ความโง่เขลาของผู้เรียนลดน้อยลงและหมดไปในที่สุด และให้อยู่ในสังคมอย่างเป็นคนเก่ง คนดี 
และมีความสุขในโลกปัจจุบันและอนาคต ผู้รู้ที่สนับสนุนพุทธปรัชญา เช่น ศ.ดร.สาโรช บัวศรี พุทธ
ทาสภิกขุ พระเทพเวที พระราชวรมุนี สุลักษณ์ ศิวรักษ์ และเอกวิทย์ ณ ถลาง เป็นต้น  

จากหลักการของแนวคิดปรัชญาการศึกษาทั้ง 6 แนว ได้แก่ สารัตถนิยม นิรันตรนิยม 
พิพัฒนาการนิยม ปฏิรูปนิยม อัตถิภาวนิยม และพุทธปรัชญา ต่างสะท้อนให้เห็นว่าการศึกษาเป็น
กระบวนการพัฒนามนุษย์ให้เข้าถึงความจริงและอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขในสังคม โดยเฉพาะใน
ศตวรรษที่ 21 เป็นยุคแห่งการเรียนรู้ที่เน้นทักษะแห่งศตวรรษใหม่ เช่น การคิดวิเคราะห์ การสื่อสาร 
การใช้เทคโนโลยี และการเรียนรู้ตลอดชีวิต แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาจึงต้องถูกนำมาประยุกต์ให้
สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว สำหรับพระสงฆ์ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณและผู้เผยแผ่พระ
ธรรม จำเป็นต้องเข้าใจปรัชญาการศึกษาเหล่านี้ เพื่อนำมาใช้ในการสื่อธรรม การจัดกิจกรรมการ
เรียนรู ้ และการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพในโลกยุคดิจิทัล พระสงฆ์สามารถ
ประยุกต์พุทธปรัชญาเป็นแนวทางหลัก ควบคู่กับหลักการของปรัชญาอื่น ๆ เพื่อสร้างการเรียนรู้เชิง
พุทธที่เปิดโอกาสให้ผู้คนรู้จักตนเอง พัฒนาปัญญา และสร้างสังคมแห่งสันติสุขในศตวรรษที่ 21  

การเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กับบทบาทพระสงฆ์ในยุคปัจจุบัน 

ปัจจุบันกระบวนการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้ก้าวเข้าสู่ยุคแห่งการเรียนรู้ในศตวรรษท่ี 21 
เป็นยุคแห่งความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของเทคโนโลยี สังคม และรูปแบบการสื่อสาร การเผยแผ่พระ
ธรรมคำสอนจึงจำเป็นต้องมีการปรบักระบวนการให้สอดคล้องกับวิถีชีวิตของผู้คนในยุคดจิิทัล เพื่อให้การ
เรียนรู้ทางพระพุทธศาสนามีความร่วมสมัยและเข้าถึงได้อย่างกว้างขวาง 

 
ภาพที่ 1 Best Practice 

ที่มา: https://ks.rmutsv.ac.th/th/bestpractice 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 44 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ในปัจจุบัน มีโครงการและกิจกรรมการเผยแผ่จำนวนมากที ่สามารถถือเป็น “Best 
Practice” ของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคใหม่ เพราะไม่เพียงมุ ่งเนื ้อหาทางธรรม แต่ให้
ความสำคัญกับกระบวนการเรียนรู้ การทำงานร่วมกัน การตัดสินใจเป็นกลุ่ม การสื่อสารเชิงสร้างสรรค์ 
และการแก้ปัญหาอย่างมีสติ โดยมุ่งให้ผู้เข้าร่วมกิจกรรมสามารถเข้าถึงสาระธรรมได้ในระยะเวลาอันสั้น
แต่เกิดผล การดำเนินงานเช่นนี้สื่อถึงแนวคิดการเผยแผ่เชิงปฏิบัติที่มีประสิทธิภาพและเหมาะสมกับจริต
ของผู้เรียนในยุคปัจจุบัน มารู้จักแนวปฏิบัติที่ดี : Best Practice ดังนี ้

แนวปฏิบัติที่ดี (Best Practice) คือ วิธีการหรือขั้นตอนการปฏิบัติที่นำพาองค์กรไปสู่
ความสำเร็จหรือความเป็นเลิศตามเป้าหมาย โดยเป็นที่ยอมรับในวงวิชาการ/วิชาชีพ และมีหลักฐาน
ความสำเร็จชัดเจน ซึ่งต้องมีการบันทึกเป็นเอกสารและเผยแพร่เพื่อให้ผู้อื่นนำไปใช้ประโยชน์ได้ 

แหล่งกำเนิดของ Best Practice มาจาก 3 ปัจจัยหลัก 
ปัจจัยตัวบุคคล เกิดจากการเรียนรู้ ความริเริ่มสร้างสรรค์ การแก้ปัญหาที่ดี และการได้รับ

ข้อเสนอแนะจากผู้บริหาร/เพื่อนร่วมงาน ซึ่งนำไปสู่การสร้างวิธีการใหม่หรือดีกว่าเดิม 
ปัจจัยอุปสรรค เกิดจากความกดดันหรือสิ่งกีดขวางการทำงานท่ีกระตุ้นให้เกิดการแสวงหา

กระบวนการหรือแนวทางใหม่ๆ ในการแก้ไขปัญหาและเอาชนะอุปสรรค 
ปัจจัยแรงบันดาลใจ เกิดจากความต้องการพัฒนาหรือค้นหาวิธีการใหม่ๆ เพื่อสร้างความ

พึงพอใจและเพิ่มประสิทธิภาพการทำงานให้ดีกว่าเดิม (รู้จักแนวปฏิบัติที่ดี : Best Practice, ออนไลน์) 
การจัดการความรู้ที่สำคัญคือการเปลี่ยน Best Practice ที่เป็นความรู้ในตัวบุคคล (Tacit 

Knowledge) ให้กลายเป็น ความรู้ที่ปรากฏแจ้ง หรือเอกสาร (Explicit Knowledge) เช่น คู่มือหรือ
รายงาน เพื่อป้องกันปัญหาเมื่อบุคลากรลาออกหรือโยกย้าย ทำให้พนักงานใหม่สามารถเข้าถึงและใช้
ความรู้เพื่อต่อยอดงานได้ทันที ซึ่งเป็น วงจรการพัฒนาองค์กรให้ก้าวหน้าอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ที่ผู้บริหาร
ระดับสูงให้ความสำคัญ 

พระพุทธศาสนาจึงควรพัฒนารูปแบบการเผยแผ่ให้ตอบสนองต่อบริบททางสังคม 
เศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว โดยอาศัยเทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลเป็นเครื่องมือ
สำคัญในการสื่อสาร เช่น การจัดปาฐกถาธรรมออนไลน์ การเผยแผ่ธรรมะผ่านสื่อสังคมออนไลน์ การจัด
รายการสนทนาธรรมผ่านเฟซบุ๊ก ยูทูบ หรือแพลตฟอร์มอื่น ๆ การสร้างแอปพลิเคชันธรรมะ และการ
เผยแพร่คำสอนผ่านระบบพอดแคสต์ เพื่อให้ผู้คนสามารถเข้าถึงธรรมะได้ทุกที่ทุกเวลาเพียงมีอุปกรณ์
เชื่อมต่ออินเทอร์เน็ต เช่น คอมพิวเตอร์ แท็บเล็ต หรือโทรศัพท์มือถือ 

นอกจากการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคโลกาภิวัตน์ยังควรมุ ่งสร้างเครือข่ายสังคม
พระพุทธศาสนา (Buddhist Social Network) ที่เอื้อต่อการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ระหว่างพุทธบริษัททั่วโลก 
โดยไม่กระทบต่อหลักธรรมคำสอนดั้งเดิม แต่กลับเป็นการเสริมพลังให้พระพุทธศาสนาเข้าถึงใจผู้คนได้
กว้างขวางและลึกซึ้งยิ่งขึ้น ผู้รับสารสามารถเลือกรับฟังธรรมะตามเวลาและความสะดวกของตนเอง 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 45 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

รวมทั ้งสามารถซักถามข้อสงสัยผ่านช่องทางออนไลน์ หรือศึกษาพระธรรมเพิ ่มเติมจากเว็บไซต์
พระพุทธศาสนาที่มีหลายภาษา เพื่อรองรับผู้สนใจจากนานาชาติ  

กล่าวโดยสรุป การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในศตวรรษที่ 21 นอกการสืบทอดคำสอนใน
รูปแบบดั้งเดิมเท่านั้น แต่คือการ “บูรณาการธรรมะกับเทคโนโลยี” เพื่อสร้างการเรียนรู้เชิงจิตวิญญาณที่
เข้าถึงได้จริงในโลกยุคดิจิทัล โดยคงรักษาแก่นแท้แห่งธรรมไว้ พร้อมเปิดกว้างให้พระพุทธศาสนาเป็นแสง
นำทางแห่งสติ ปัญญา และความสงบสุขของมวลมนุษยชาติในทุกกาลสมัย 

สรุป 

สรุปบริบทการเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กับบทบาทพระสงฆ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา” 
ความยั่งยืนของพระพุทธศาสนาต้องอาศัยพุทธบริษัททั้ง 4 ร่วมขับเคลื่อน โดยมีพระสงฆ์เป็นแกนกลาง
ของการสื่อธรรม การจัดการเรียนรู้ และการเป็นแบบอย่างทางจริยธรรม บทเรียนเชิงประวัติศาสตร์ตัง้แต่
ปฐมเทศนา “ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร” จนถึง “อนัตตลักขณสูตร” ช้ีให้เห็นโมเดลการสื่อสารที่กระชับ ชัด 
ลึก ตรงจริตผู้ฟัง และมุ่งผลสัมฤทธิ์เชิงเปลี่ยนแปลง นั่นคือการเข้าใจธรรมและปรับพฤติกรรมได้จริง ตัว
แบบน้ีควรถูกยกเป็นหลักคิดในการออกแบบการเผยแผ่ยุคดิจิทัล 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 46 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 2 บทบาทหลักในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในบริบทศตวรรษที่ 21 

ศตวรรษที่ 21 เป็นยุคของเทคโนโลยี เครือข่าย และข้อมูล ผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง ต้องการ
เนื้อหาที่เข้ม กระชับ ปฏิบัติได้จริง และเข้าถึงได้ทุกที่ทุกเวลา ยุทธศาสตร์การเผยแผ่จึงต้องขยับจาก 
“สอนให้จำ” ไปสู่ “ชวนให้ลงมือและไตร่ตรอง” โดยยึดทักษะแห่งศตวรรษใหม่ ได้แก่ การคิดวิเคราะห์
เชิงพุทธ การสื่อสารอย่างมีเมตตาปัญญา การทำงานร่วมกัน การใช้เทคโนโลยีอย่างรู้เท่าทัน และการ
เรียนรู้ตลอดชีวิต ควบคู่การปลูกฝังคุณธรรมเพื่อคงสมดลุระหว่างปัญญาและจิตใจ ลดความเสี่ยงจากวัตถุ
นิยมและความปั่นป่วนของข้อมูล 

บทบาทพระสงฆ์ในบริบทนี้ประกอบด้วย 4 มิติหลัก ได้แก่ (1) ผู้นำทางจิตวิญญาณและครู
ของสังคม สืบสาน “หน้าที่ 6 ประการ” ต่อคฤหัสถ์และนำศีล สมาธิ ปัญญา สู่การดำเนินชีวิต (2) นัก
ออกแบบการเรียนรู้เชิงประสบการณ์ แปลงหลักธรรมเป็นกิจกรรมสั้น กระชับ มีส่วนร่วม วัดผลได้ และ
เคารพความแตกต่างของผู้เรียน (3) นักสื่อสารสาธารณะ ใช้สื่อสังคม พอดแคสต์ ไลฟ์สตรีม เว็บไซต์ 
แอปพลิเคชัน และคอนเทนต์หลายภาษา ขยายการเข้าถึงโดยไม่กระทบแก่นธรรม และ (4) ผู้ประสาน

บทบาทหลักในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในบริบทศตวรรษที่ 21 

หลักคิดพื้นฐานในการ
ออกแบบการเผยแผ่ 

บทบาทหลัก 4 มติิของ
พระสงฆ์ในศตวรรษที่ 21 

กระบวนการจัดการความรู้
และแนวปฏิบตัิทีด่ ี

โมเดลปฐมเทศนายึดการสื่อสารที่ กระชับ, ชัด, ลึก, ตรงจริตผู้ฟัง และมุ่งผลสัมฤทธิ์เชิง การ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรม ไม่ใช่แค่สอนให้จำ ยุทธศาสตร์การเรียนรู้ขยับจาก “สอนให้จำ” ไปสู่ 
“ชวนให้ลงมือและไตร่ตรอง” โดยการปฏิบัติ ความสมดุลบูรณาการ ปัญญาและจิตใจ เพื่อลด
ความเสี่ยงจากวัตถุนิยมและความปั่นป่วนของข้อมูล 

ผู้นำทางจิตวิญญาณและครูของสังคม สืบสาน “หน้าที่ 6 ประการ” ต่อคฤหัสถ์. นำหลัก ศีล 
สมาธิ ปัญญา สู่การดำเนินชีวิต และเป็นแบบอย่างทางจริยธรรม นักออกแบบการเรียนรู้เชิง
ประสบการณ์• แปลงหลักธรรมเป็น กิจกรรมสั้น, กระชับ, มีส่วนร่วม, วัดผลได้ และเคารพความ
แตกต่างของผู้เรียน. ผสาน ทักษะแห่งศตวรรษท่ี 21 การคิดวิเคราะห์เชิงพุทธ, การทำงานรว่มกนั 
เข้ากับการสอน นักสื่อสารสาธารณะ/ดิจิทัล• ใช้เครื่องมือสมัยใหม่: สื่อสังคม, พอดแคสต์, ไลฟ์
สตรีม, เว็บไซต,์ แอปพลิเคชัน. สร้าง คอนเทนต์หลายภาษา เพื่อขยายการเข้าถึงทั่วโลก โดยไม่
กระทบต่อแก่นธรรม ผู้ประสานเครือข่ายสังคมพุทธ• เชื่อมกับ วัด, โรงเรียน, มหาวิทยาลัย, 
ชุมชน, ภาคธุรกิจ และภาคีระหว่างประเทศ .  สร้างเครือข่ายสังคมพระพุทธศาสนา เพื่อ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้และขยายผล 

สร้างและค้นหา Best Practiceรวบรวมแนวทางปฏิบัติที่ดีที่เกิดจาก ตัวบุคคล, อุปสรรค และ
แรงบันดาลใจ แปรความรู้ฝังลึก (Tacit to Explicit) แปลงความรู้/ประสบการณ์ส่วนบุคคลให้
เป็น คู ่มือ, สื ่อการสอน, และฐานข้อมูล ที่เข้าถึงได้ การบูรณาการบูรณาการ “ธรรมะ + 
เทคโนโลยี” ภายใต้กรอบพระธรรมวินัย คงสาระ ไม่ติดรูปแบบ และเปิดพื้นที่ฝึกปฏิบัติ ประเมิน
และปรับปรุงต่อเนื่องกำหนด ตัวชี้วัดเชิงพฤติกรรม, สังคม, จิตใจ และผลกระทบชุมชน. ใช้
วงจรปรับปรุงต่อเนื่องเพื่อให้ เรียนรู้ได้จริง, เห็นผลได้จริง, และขยายผลได้จริง 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 47 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เครือข่าย สร้าง “เครือข่ายสังคมพระพุทธศาสนา” เชื่อมวัด โรงเรียน มหาวิทยาลัย ชุมชน ภาคธุรกิจ 
และภาคีระหว่างประเทศ เพ่ือการแลกเปลี่ยนเรียนรู้และขยายผลอย่างยั่งยืน 

ด้าน “แนวปฏิบัติที่ดี” ควรยึด Best Practice ที่เกิดจากปัจจัยตัวบุคคล อุปสรรค และแรง
บันดาลใจ แปรความรู้ฝังลึกให้เป็นคู่มือ สื่อการสอน และฐานข้อมูล ใช้วงจรปรับปรุงต่อเนื่อง กำหนด
ตัวช้ีวัดทั้งเชิงพฤติกรรม สังคม จิตใจ และผลกระทบชุมชน เพื่อให้เรียนรู้ได้จริง เห็นผลได้จริง และขยาย
ผลได้จริง 

ท้ายที่สุด ความสำเร็จของการเผยแผ่ในศตวรรษที่ 21 อยู่ที่การบูรณาการ “ธรรมะ + 
เทคโนโลยี” ภายใต้กรอบพระธรรมวินัย คงสาระ ไม่ติดรูปแบบ เปิดพื้นที่ฝึกปฏิบัติ และเชื่อมพุทธบริษัท
ทั้ง 4 โดยมีพระสงฆ์เป็นแกนนำ เพื่อประโยชน์สุขของมหาชนและความยั่งยืนของพระพุทธศาสนา 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2568). ปรัชญาการศึกษา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : https://www.moe.go.th 

[24 พฤศจิกายน 2568]. 
ดวงเด ือน พ ันธ ุมนาว ิน และ เพ ็ญแข ประจนปัจจนึก. (2520). จร ิยธรรมของเยาวชนไทย. 

กรุงเทพมหานคร : รายงานการวิจัย ฉบับท่ี 21 สถาบันวิจัยพฤติกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัย
ศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร. 

นาวาตรีสมพงษ์ สันติสุขวันต์. (2550). การศึกษาวิเคราะห์ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในสมัยทวาร
วดี. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

ณพัฐธิกา ปิติเลิศศิริกุล และ จร ประสงค์สุข. (2566). “ปรัชญาและแนวคิดทางการศึกษา”. วารสารรัชต์
ภาคย์, ปีท่ี 17, ฉบับท่ี 52 (พฤษภาคม – มิถุนายน 2566): หน้า 512. 

พิชญาภา ยืนยาว. (2557). “บริบทและแนวคิดการจัดการศึกษาไทย”. พิมพ์ครั้งที่ 2. นครปฐม : กลุ่ม
วิชาพื้นฐานการศึกษา คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม. 

พระครูสิริสุตานุยุต (สมาน จนฺทรํสี). (2559). “บทบาทพระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชนตำบลอุโมงค์ อำเภอ
เมือง จังหวัดลำพูน”. วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ, ปีที่ 1, ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 
2559): หน้า 14. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). ภาวะผู้นำความสำคัญต่อการพัฒนาคน พัฒนาประเทศ. 
กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 

พระราชวรมุนี (ป. อ. ปยุตฺโต). (2527). สถาบันสงฆ์กับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์มูลนิธิ
โกมลคีมทอง. 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 48 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

พระไพศาล ว ิสาโล. (2546). พ ุทธศาสนาไทยในอนาคต: แนวโน ้มและทางออกจากว ิกฤต. 
กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิสดศรี สฤษดิ์วงศ์. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, เล่มที่ 4 พระวินัยปิฎก มหาวรรค ภาค 1. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจฬุา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยวาหระลาล เนห์รู. (2537). พบถิ่นอินเดียน้อย. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ศยาม บริษัท เคล็ดไทย 
จำกัด. 

รุ่ง แก้วแดง. (2545). รูปแบบและกระบวนการจัดการศึกษาและการเผยแผศ่าสนธรรม: กรณีศึกษา 9 วัด 
สกศ. กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

รู้จักแนวปฏิบัติที่ดี : Best Practice. (2568). มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชัย. [ออนไลน์]. 
แหล่งที่มา : https://ks.rmutsv.ac.th/th/bestpractice [9 ตุลาคม 2568]. 

สมภพ โชติปญฺโญ. (2546). ธรรมบรรยาย วิสาขะรำลึก ธรรมิกถาก่อนฟ้าสนธยา. [ซีดี-รอม]. สกลนคร : 
วัดนิพเพธพลาราม. แผ่นที่ 1 (เวลาที่ 23.51 – 25.31). 

สิริวัฒน์ คำวันสา. (2534). ประวัติพระพุทธศาสนาในประเทศไทย. พระนครศรีอยุธยา : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุภัทรดิศ ดิศกุล. (2538). ศิลปะในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์วิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ม.จ. สุภัทรดิศ ดิศกุล. (2553). ทรงนิพนธ์ พระปฐมเจดีย์ (ฉบับแก้ไขใหม่). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

ชวนพิมพ์. 

 
  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 49 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

พุทธสุนทรียศาสตร์: ศาสตร์ความงามแห่งพุทธศิลป์ไทย 
BUDDHIST AESTHETICS: THE SCIENCE OF BEAUTY IN THAI 

BUDDHIST ART 
 

ธนะกิจ อินยาโส 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวด ี

Tanakit Inyaso 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhapanya Sri Dvaravati Sangha College 

Email:  Inyasotanakit@gmail.com  

(Received : October 27, 2025; Revised December 25, 2025; Accepted 29 December 29, 2025) 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่ออธิบายแนวคิด พุทธสุนทรียศาสตร์ เป็นศาสตร์แห่งความงามที่
แสดงถึงจิตวิญญาณและปัญญาตามหลักพระพุทธศาสนา ผ่านรูปแบบของศิลปกรรมไทยที่งดงาม ลุ่มลึก 
และเปี่ยมด้วยความหมายทางธรรม ความงามในพุทธศิลป์ไทย ไม่ได้ดูที่ของรูปทรง สีสัน หรือความ
ประณีตเชิงช่าง หากจะต้องดูในเรื ่องของความงามทางจิตวิญญาณด้วย โดยเชื ่อมกับศิลปะเข้ากับ
กระบวนการตระหนักรู้ในธรรมะอันซ่อนเร้นอยู่ภายในผลงานด้วย ปัจจุบันศิลปินไทยจำนวนมากได้
ถ่ายทอดหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไว้ในงานจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรม ทำให้พุทธ
ศิลป์แสดงถึงการทำหน้าที่ในการสร้างความซาบซึ้งทางสายตา ให้ผู้ชมเกิดการใคร่ครวญภายใน และ
นำไปสู่แรงบันดาลใจในการดำเนินชีวิตตามแนวทางแห่งสติและปัญญา ดังนั้น พุทธศิลป์ไทย จะคิดแค่ว่า
เป็นเพียงมรดกทางศิลปวัฒนธรรม หากแต่เป็นเสมือนภาษาทางศิลป์ของธรรมะ ที่แสดงถึงจิตใจคนไทย
และความศรัทธาที่มีต่อพระพุทธศาสนาอย่างแนบแน่น การสำรวจแนวคิดพุทธสุนทรียศาสตร์ในบริบท
ของศิลปกรรมไทย วิเคราะห์คุณค่าทางจิตวิญญาณและสุนทรยีะที่แฝงอยู่ภายในผลงาน ทำให้เห็นว่าพุทธ
ศิลป์ไทยมีบทบาทสำคัญในการหล่อหลอมจิตใจผู้คนให้เข้าถึงความสงบ ความงาม และปัญญา ท่ามกลาง
บริบทของสังคมร่วมสมัย 

คำสำคัญ: สุนทรียศาสตร์, พุทธศิลป์, ศิลปะไทย, ศาสตร์ความงาม 

Abstract 
This article aims to explain the concept of Buddhist aesthetics as the science of 

beauty that expresses spirituality and wisdom according to Buddhist principles, through the 

beautiful, profound, and meaningful forms of Thai art. The beauty in Thai Buddhist art is not 

focused on form, color, or craftsmanship, but also on spiritual beauty, connecting art with the 

mailto:Ktn255653@gmail.com


วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 50 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

process of awareness of the hidden Dharma within the work. Currently, many Thai artists 

convey Buddhist principles in painting, sculpture, and architecture. Therefore, Buddhist art 

serves to evoke visual appreciation, prompting introspective reflection and inspiring a life 

guided by mindfulness and wisdom. Thus, Thai Buddhist art should not be considered merely 

a cultural heritage, but rather an artistic language of Dharma, reflecting the Thai spirit and 

profound faith in Buddhism. Exploring the concept of Buddhist aesthetics within the context 

of Thai art, and analyzing the spiritual and aesthetic values embedded within the works, reveals 

that Thai Buddhist art plays a significant role in shaping people's minds towards peace, beauty, 

and wisdom within the context of contemporary society. 

Keywords: Aesthetics, Buddhist Art, Thai Art, The Science of Beauty 

บทนำ 
ศิลปะคือภาษาสากลที่สะท้อนความคิด ความเชื่อ และจิตวิญญาณของมนุษย์ในแต่ละยุค

สมัย สำหรับสังคมไทย ศิลปะมีความสัมพันธ์แนบแน่นกับพระพุทธศาสนา ป็นรากฐานสำคัญของ
วัฒนธรรมและวิถีชีวิตมาอย่างยาวนานพุทธศิลป์ไทย จึงถือกำเนิดขึ้นจากการหลอมรวมระหว่างศรัทธา
ทางธรรมะกับความงามทางสุนทรียศาสตร์ จนกลายเป็นเอกลักษณ์ทางศิลปะที่สะท้อนอัตลักษณ์ของชน
ชาติไทยได้ชัดเจน เป็นเวลาช้านานท่ีพระพุทธศาสนาได้เข้ามามีบทบาทสำคัญต่อวิถีชีวิตของชาวอีสานใน
ทุกยุคทุกสมัย ควบคู ่ไปกับพัฒนาการในการสร้างสมอารยธรรมของผู้คนในดินแดนแห่งนี ้ ตลอด
ระยะเวลาทางประวัติศาสตร์อันยาวนาน ชุมชนที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานล้วนมีความผูกพันกับพระพุทธศาสนา
อย่างแนบแน่น ส่งผลให้เกิดความศรัทธาที่แสดงออกผ่านการสร้างสรรค์โบราณวัตถุและโบราณสถาน 
เพื่อสนองตอบต่อพิธีกรรมและกิจกรรมทางศาสนาความศรัทธาดังกล่าวปรากฏชัดในรูปแบบของ
ศิลปกรรมแขนงต่าง ๆ อาทิ สถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม รวมถึงการสร้างพระพุทธรูป
ด้วยเทคนิคที่หลากหลาย เช่น การหล่อ การปั้น และการแกะสลักไม้เป็นรปูพระพุทธองค์ ตั้งแต่ขนาดเลก็
จนถึงขนาดใหญ่ การสร้างพระพุทธรูปจึงมีมูลเหตุและพัฒนาการควบคู่ไปกับการแพร่ขยายของ
พระพุทธศาสนาในแต่ละพื้นท่ี ตามหลักคติทางพระพุทธศาสนา พระพุทธปฏิมาจัดเป็นเจดีย์ประเภทหนึง่ 
ในบรรดาเจดีย์ 4 ประเภท ได้แก่ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ และอุเทสิกเจดีย์ โดยพระพุทธรูป
และรูปสลักที่เกี่ยวเนื่องกับพุทธประวัติจัดอยู่ในประเภทอุเทสิกเจดีย์ พุทธเจดียสถานส่วนใหญ่เริ่มสร้าง
ขึ้นในระยะแรกที่ประเทศอินเดีย โดยเฉพาะในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช กษัตริย์พระองค์ที่ 3 แห่ง
ราชวงศ์โมริยะ ซึ่งทรงครองราชย์ประมาณ พ.ศ. 270–311 พระองค์ทรงสร้างพุทธสถานขึ้นเป็นจำนวน
มาก อย่างไรก็ตาม ในช่วงเวลาดังกล่าวยังไม่ปรากฏหลักฐานการสร้างพระพุทธปฏิมา พระพุทธรูปหรือ
พระพุทธปฏิมา ตามความหมายทางศัพท์ หมายถึงรูปเปรียบหรือรูปสัญลักษณ์ที ่สร้างขึ ้นแทนองค์
พระพุทธเจ้า มิใช่รูปเหมือนตามลักษณะทางกายภาพ โดยในสมัยที่พระพุทธองค์ยังทรงดำรงพระชนม์ชีพ
อยู่นั้น ยังไม่มีการสร้างพระพุทธรูปแต่อย่างใด กระทั่งเมื่อพระองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานแล้ว จึงเริ่มมี



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 51 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

การสร้างถาวรวัตถุทางศาสนาประเภทอื่น ๆ เพิ่มเติม นอกเหนือจากพระอารามหรือที่พักอาศัยของ
พระสงฆ์ เพื่อเป็นสัญลักษณ์แทนพระพุทธองค์และเป็นศูนย์รวมแห่งศรัทธาของพุทธศาสนิกชน (กรม
ศิลปากร, 2544) 

สุนทรียศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยการศึกษาความงาม ครอบคลุมทั้งความงามที่ปรากฏใน
ธรรมชาติและความงามท่ีเกิดจากการสร้างสรรค์ของมนุษย์ โดยเฉพาะผลงานทางศิลปะที่ถือเป็นรูปธรรม
สำคัญของการแสดงออกซึ่งคุณค่าทางสุนทรียะ ความงามในทัศนะของสุนทรียศาสตร์มิได้จำกัดอยู่เพียง
ลักษณะภายนอก รวมถึงความรู้สึก ความประทับใจ และประสบการณ์ภายในที่เกิดขึ้นจากการรับรู้และ
การตีความของมนุษย์ต่อสิ่งงดงามนั้น (ราชบัณฑิตยสถาน , 2542) สุนทรียศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ศึกษา
ความรู้สึกและกระบวนการรับรู้ความงามของมนุษย์ ตลอดจนหลักเกณฑ์ คุณลักษณะ และคุณค่าของ
ความงาม รวมถึงรสนิยมทางศิลปะของแต่ละบุคคลและสังคม สุนทรียศาสตร์มุ่งแสวงหาหลักการหรือ
เกณฑ์ของความงามในลักษณะที ่เป็นสากล ผ่านรูปธรรมที ่สามารถมองเห็น รับรู ้ และชื ่นชมได้ 
ขณะเดียวกันก็ยอมรับว่าการรบัรู้ความงามย่อมมคีวามแตกต่างกันไปตามประสบการณ ์ความรู้ ความเชื่อ 
และบริบททางวัฒนธรรมของแต่ละบุคคล ในอีกมิติหนึ่ง สุนทรียศาสตร์เกี่ยวข้องกับประสบการณ์ตรง
ของมนุษย์ท่ีเกิดจากการเผชิญกับสิ่งงดงาม ก่อให้เกิดความพึงพอใจ ความซาบซึ้ง และอารมณ์ร่วมโดยไม่
มุ่งหวังผลตอบแทนทางวัตถุ ความรู้สึกพอใจดังกล่าวเป็นความรู้สึกเฉพาะตน แต่สามารถถ่ายทอดหรือ
เผื่อแผ่ไปยังผู้อื่นผ่านการสือ่สาร การแนะนำ หรือการสร้างประสบการณร์่วมทางศิลปะได้ สุนทรียศาสตร์
ยังศึกษาพฤติกรรมการตอบสนองของมนุษย์ต่อสิ่งเร้าภายนอกภายใต้เงื่อนไขของสถานการณ์ เรื่องราว 
ความเชื่อ และผลงานที่มนุษย์สร้างขึ้น ไม่ว่าจะเป็นศิลปกรรม วรรณกรรม ดนตรี หรือสถาปัตยกรรม 
โดยมุ่งทำความเข้าใจว่าปัจจัยเหล่านี้มีอิทธิพลต่อการรับรู้ อารมณ์ และพฤติกรรมของมนุษย์อย่างไร อัน
นำไปสู่การตระหนักถึงบทบาทของสุนทรียศาสตร์ในฐานะศาสตร์ที่เชื่อมระหว่างความงาม ศิลปะ จิตใจ 
และสังคมมนุษย์ (สุเชาวน์ พลอยชุม, 2534) 

จากบริบทดังกล่าว พุทธสุนทรียศาสตร์จึงเป็นกรอบแนวคิดที่ช่วยอธิบายความงามของพุทธ
ศิลป์ไทยในฐานะการหลอมรวมระหว่างศรัทธาทางพระพุทธศาสนากับคุณค่าทางสุนทรียะทางศิลปะ 
พุทธศิลป์มิได้เป็นเพียงสิ่งงดงามทางรูปแบบ แต่เป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดหลักธรรมและจิตวิญญาณ
แห่งปัญญา บทความนี้มุ่งศึกษาพุทธสุนทรียศาสตร์เพื่อทำความเข้าใจความงามอันลุ่มลึกของพุทธศิลป์
ไทยในฐานะศาสตร์แห่งความงามท่ีมีความหมายต่อสังคมไทยร่วมสมัย 

ความหมายและความเป็นมาพุทธสุนทรียศาสตร์ 
สุนทรียศาสตร์ เป็นคำที่ประกอบขึ้นจากคำว่า “สุนทรียะ” และ “ศาสตร์” โดยคำว่า 

สุนทรียะ มีความหมายว่า ดี งาม หรือประณีตงดงาม เมื่อรวมกับคำว่า ศาสตร์ ซึ่งหมายถึงความรู้หรือ
วิชาแล้ว คำว่า “สุนทรียศาสตร์” จึงมีความหมายตามรากศัพท์ว่า “วิชาว่าด้วยความงาม” คำศัพท์
ดังกล่าวเป็นการบัญญัติศัพท์ภาษาไทยเพื่อใช้แทนคำในภาษาอังกฤษว่า Aesthetics ซึ่งมีรากศัพท์มา
จากภาษากรีกว่า Aistheticos อันเป็นคำคุณศัพท์ และคำกริยา Aisthanomai ซึ่งมีความหมายว่า “การ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 52 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

รู้ด้วยผัสสะ” หรือ “การรับรู้” (to perceive) ดังนั้น ในความหมายทางวิชาการ Aesthetics จึงหมายถึง
ศาสตร์ที่ศึกษาการรับรู้ความงามและศิลปะโดยทั่วไป (กีรติ บุญเจือ, 2522) 

ในบริบทของพระพุทธศาสนา แนวคิดเรื่องสุนทรียศาสตร์หรือความงามมิได้เป็นเรื่องแปลก
ใหม่ หากแต่มีปรากฏอยู่ทั่วไปในคัมภีร์พระไตรปิฎก โดยคำว่า “ความงาม” ในทางพระพุทธศาสนาตรง
กับศัพท์ภาษาบาลีหลายคำ อาทิ คำว่า กลยาณ หมายถึง ความดีงามหรือความงามอันประเสริฐ โสภณ 
หมายถึง ความงดงาม ผ่องใส และน่าชม และคำว่า สุภ ซึ่งหมายถึง ความสวยงามหรือสิ่งที่ชวนให้เกิด
ความพึงพอใจ นอกจากนี้ คำว่า “สุนทรียะ” ยังถูกใช้ในความหมายของความงามในเชิงลึกที่เชื่อมโยง
กับจิตใจและคุณธรรมอีกประการหนึ่ง 

คำว่า “งาม” ตามหลักไวยากรณ์และการใช้ภาษาในคัมภีร์เถรวาทนับว่ามีความน่าสนใจ
อย่างยิ่ง เนื่องจากสามารถทำหน้าที่ได้ทั้งในฐานะคำนาม คำกริยา และคำคุณศัพท์ สะท้อนให้เห็นว่า
ความงามในทัศนะของพระพุทธศาสนามิได้จำกัดอยู่เพียงรูปลักษณ์ภายนอก หากยังครอบคลุมถึง
อากัปกิริยา ความประพฤติ และสภาวะทางจิตใจด้วย 

ดังปรากฏในพุทธพจน์ตอนหนึ่งที่กล่าวถึงพระอากัปกิริยาของพระพุทธเจ้า เมื่อพระองค์
ทรงเสด็จจากพระคันธกุฎีไปยังโรงธรรม ทรงครองจีวรอย่างเรียบร้อย สมส่วน และสง่างาม การย่างพระ
บาท อิริยาบถ และการแสดงออกทั้งปวงล้วนเปี่ยมด้วยความงามอันเกิดจากความสำรวมและเมตตา พระ
ศาสดาทรงพิจารณาดูบริษัทด้วยพระหฤทัยอ่อนโยน และทรงรำพึงว่าบริษัทนั้นงดงามยิ่ง ทั้งในด้าน
กิริยามารยาท ความสงบเรียบร้อย และความเคารพท่ีมีต่อพระพุทธองค์ (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2540) 

จากแนวคิดดังกล่าว พุทธสุนทรียศาสตร์จึงหมายถึงการศึกษาความงามตามทัศนะของ
พระพุทธศาสนา ครอบคลุมทั้งความงามทางรูปธรรมและนามธรรม อันเกิดจากการรับรู้ผ่านผัสสะควบคู่
กับการพิจารณาด้วยปัญญา ความงามในพุทธสุนทรียศาสตร์มิได้มุ่งเพียงความรื่นรมย์ทางอารมณ์ หาก
เป็นความงามที่เกื้อหนุนต่อการพัฒนาจิตใจและคุณธรรม แนวคิดเรื่องความงามดังกล่าวมีปรากฏอยู่ใน
คัมภีร์พระไตรปิฎก ผ่านศัพท์และพุทธพจน์ที่แสดงถึงอากัปกิริยา ความประพฤติ และสภาวะจิตอัน
งดงามของพระพุทธองค์และพุทธบริษัท ด้วยเหตุนี้ พุทธสุนทรียศาสตร์จึงเป็นศาสตร์ที่การเช่ือมระหว่าง
ศิลปะ ความงาม และหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา และเป็นสิ่งสำคัญในการทำความเข้าใจพุทธศิลป์ใน
ฐานะสื่อแห่งปัญญาและจิตวิญญาณ 

ที่มาของพุทธสุนทรียศาสตร์ 
ต้นกำเนิดของพุทธศิลปกรรมเริ่มต้นขึ้นพร้อมกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในชมพูทวีป 

(ประเทศอินเดียในปัจจุบัน) ภายหลังพุทธปรินิพพานของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า โดยในระยะแรก พุทธ

ศิลป์มีพัฒนาการควบคู่ไปกับความเข้าใจทางธรรมและคติความเชื่อของพุทธศาสนิกชน (ศรีศักร วัลลิโภ

ดม, 2544) 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 53 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ยุคแรก (พุทธศตวรรษที่ 1–5) ยังไม่ปรากฏการสร้างรูปเหมือนพระพุทธเจ้า”เนื่องจากคติ

ความเชื่อที่เห็นว่าพระพุทธองค์ทรงเป็นบุคคลผู้หลุดพ้น สูงส่งเกินกว่าจะจำลองเป็นรูปร่างทางกายภาพ

ได้ จึงนิยมใช้สัญลักษณ์แทนพระองค์ เช่น ธรรมจักร แทนการประกาศพระธรรม รอยพระบาท แทนการ

เสด็จไปโปรดสัตว์ ต้นพระศรีมหาโพธิ์ แทนการตรัสรู้ และบัลลังก์ว่าง แทนพระพุทธภาวะ (กมล คุปต์, 

2538) 

 
ภาพที่1 ต้นพระศรีมหาโพธิ์ต้นไมท้ี่พระพุทธเจ้าได้ตรสัรู้ ณ เมืองพทุธคยา 

พุทธศิลปกรรมในระยะนี้จึงมุ่งเน้นการสื่อความหมายเชิงนามธรรมและสัญลักษณ์ของธรรมะ 

มากกว่าการแสดงรูปลักษณ์ทางกายภาพ แนวคิดด้านพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ให้ความสำคัญกับสาระทาง

จิตวิญญาณมากกว่าความงามภายนอก ต่อมาในสมัยคันธาระและมัถุรา เมื่อศิลปะกรีก–โรมันแพร่เขา้สู่

ชมพูทวีปผ่านเส้นทางการค้า ได้เกิดการผสมผสานทางวัฒนธรรม จนก่อให้เกิดพุทธศิลปะคันธาระ 

(Gandhara Art) ซึ่งเป็นยุคแรกท่ีเริ่มมีการสร้างพระพุทธรูปขึ้น โดยได้รับอิทธิพลจากศิลปะตะวันตก ทำ

ให้พระพุทธรูปมีพระพักตร์และสรีระแบบมนุษย์จริง ขณะที่ศิลปะมัถุราได้พัฒนารูปแบบพระพทุธรูปที่มี

เอกลักษณ์แบบอินเดียแท้ คือ พระพักตร์อิ่มเอิบ สงบนิ่ง และเปี่ยมด้วยเมตตาธรรม (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , 

2556) เมื่อพระพุทธศาสนาเผยแผ่สู่ภูมิภาคต่าง ๆ เช่น เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ จีน ศรีลังกา ทิเบต และ

ไทย พุทธศิลปกรรมได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบให้สอดคล้องกับบริบททางวัฒนธรรมท้องถิ่น อาทิ ศิลปะศรี

ลังกาท่ีเน้นความเรียบง่ายและความสงบ ศิลปะจีนและญี่ปุ่นท่ีผสมผสานแนวคิดลัทธิเต๋าและขงจื๊อ ส่งผล

ให้พุทธศิลป์ในแต่ละพื้นท่ีมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว แต่ยังคงรักษาแก่นของพุทธสุนทรียศาสตร์ไว้ร่วมกัน คือ 

ความงามท่ีนำไปสู่ความสงบและปัญญา (สมบัติ พลายน้อย, 2549) 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 54 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 2 พระพุทธรูปหินแกะสลักท่ีมีชื่อเสียงในเมืองลั่วหยาง ประเทศจีน ณ ถ้ำหลงเหมิน (Longmen 

Grottoes) เป็นมรดกโลกทางวัฒนธรรมของยูเนสโก มีอายุกว่า 400 ปี 

พุทธสุนทรียศาสตร์ที่พัฒนาเป็น “พุทธศิลป์ไทย” 
ประเทศไทยถ ือได ้ว ่าเป ็นด ินแดนแห่งพ ุทธศาสนา ท ี ่ ได ้ซ ึมซ ับอารยธรรมทาง

พระพุทธศาสนาเข้ามาพัฒนาและหลอมรวมจนเกิดเป็นพุทธศิลป์ไทย อันมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว ทั้งใน

ด้านความละเอียดอ่อน ความงดงาม และการแฝงไว้ซึ่งสัญลักษณ์แห่งธรรมะ พุทธศิลปกรรมไทยจึงมิได้

เป็นเพียงศิลปะเพื่อความสวยงาม หากเป็นผลสะท้อนของพุทธสุนทรียศาสตร์ที่เชื่อมโยงความงามทาง

ศิลปะเข้ากับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , 2556) ในยุคสมัยปัจจุบัน มีศิลปินไทย

จำนวนมากที่นำแนวคิดพุทธสุนทรียศาสตร์มาขยายความและถ่ายทอดผ่านงานศิลปะจนเป็นที่ยอมรับใน

ระดับนานาชาติ อาทิ อาจารย์ถวัลย์ ดัชนี ศิลปินแห่งชาติด้านจิตรกรรม อาจารย์เฉลิมชัย โฆษิตพพิัฒน์ 

ศาสตรเมธีด้านศิลปะ อาจารย์ทองร่วง เอมโอษฐ ศิลปินแห่งชาติด้านประติมากรรม และร้อยตรีทวี บูรณ

เขตต์ ศิลปินแห่งชาติด้านทัศนศิลป์ ผู้สร้างสรรค์งานหล่อพระพุทธชินราชอันงดงาม ศิลปินเหล่านี้ได้นำ

ศาสตร์แห่งความงามในพระพุทธศาสนามาแปรรูปเป็นผลงานพุทธศิลป์ที่เปี่ยมด้วยพลังทางสุนทรียะและ

จิตวิญญาณ ส่งผลให้พุทธศิลป์ไทยในแต่ละยุคสมัยมีลักษณะความงามที่แตกต่างกันไปตามบริบททาง

สังคมและวัฒนธรรม (สมบัติ พลายน้อย , 2549) โดยทั่วไป นักประวัติศาสตร์ศิลป์ได้จำแนกพุทธ

ศิลปกรรมไทยออกเป็น 6 สมัยหลัก เพื่อแสดงให้เห็นถึงพัฒนาการของรูปแบบและแนวคิดทางศิลปะ ซึ่ง

สะท้อนการสืบทอดและปรับประยุกต์พุทธสุนทรียศาสตร์อย่างต่อเนื่องในดินแดนไทย ดังนี ้

1. สมัยทวารวดี (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 11–16) อาณาจักรทวารวดีตั้งอยู่บริเวณลุ่ม

แม่น้ำเจ้าพระยาตอนล่าง เช่น นครปฐม สุพรรณบุรี ลพบุรี และราชบุรี ถือเป็นยุคเริ่มต้นของพุทธ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 55 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ศิลปกรรมในดินแดนไทย ลักษณะสำคัญของพุทธศิลป์สมัยนี้ได้รับอิทธิพลจากพุทธศิลปะอินเดียแบบ

อมราวดีและคุปตะ นิยมสร้างธรรมจักรตั้งบนแท่นร่วมกับรูปกวางหมอบ อันเป็นสัญลักษณ์ของธรรมจักร

ปฐมเทศนา พบพระพุทธรูปปูนปั้นและหินทรายที่มีพระพักตร์รูปไข่ พระขนงโก่ง พระเนตรโปน และพระ

นาสิกใหญ่ รวมถึงสถูปทรงกลมและจิตรกรรมตามคติอินเดีย เช่น ที่จังหวัดนครปฐม โดยภาพรวม พุทธ

ศิลป์สมัยทวารวดีเป็นพุทธศิลป์ยุคแรกท่ีแม้รูปแบบยังไม่ประณีตนัก แต่แฝงไว้ด้วยพลังศรัทธาอันแรงกล้า

และสะท้อนถึงพุทธสุนทรียศาสตร์ในสังคมไทยยุคต้น (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556) 

 
ภาพที่ 3 พุทธศิลป์สมัยทราวด ี

ที่มา: https://www.matichonacademy.com/tour-story 

https://www.matichonacademy.com/tour-story


วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 56 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 

2. สมัยศรีวิชัย (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 13–18) อาณาจักรศรีวิชัยตั้งอยู่ในภาคใต้ของ

ประเทศไทย มีศูนย์กลางอยู่ที่แถบคาบสมุทร เช่น สุราษฎร์ธานี นครศรีธรรมราช พัทลุง และพังงา  

ลักษณะสำคัญได้รับอิทธิพลจาก พุทธศิลปะมหายาน โดยเฉพาะจากอินเดียและชวา (อินโดนีเซีย)นิยม

สร้างพระโพธิสัตว์ เช่น พระอวโลกิเตศวร และ พระวัชรสัตว์ พระพุทธรูปมีพระพักตร์อิ่มเอิบ พระวรกาย

สมส่วน พระเกศาเป็นก้นหอยสถาปัตยกรรม เช่น พระบรมธาตุไชยา ได้รับอิทธิพลจากศิลปะชวาแบบ 

“บุโรพุทโธ” จุดเด่น เป็นยุคที่พุทธศิลป์แสดงถึงความรุ่งเรืองของมหายานในภาคใต้ของไทย (Buddhist 

Arts of Thailand, 2018) 

 
ภาพที่ 4 พุทธศิลป์สมัยศรีวิชัย 

ที่มา: https://www.matichonacademy.com/tour-story 

https://www.matichonacademy.com/tour-story


วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 57 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

3. สมัยลพบุรี (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 16–19) เป็นยุคที่วัฒนธรรมเขมรเข้ามามี

อิทธิพลต่อภาคกลางของไทย เช่น ลพบุรี นครราชสีมา และสระบุรี ลักษณะสำคัญ ผสมผสานระหว่าง 

ศิลปะขอม และ พุทธศิลป์แบบมหายานและวัชรยาน พระพุทธรูปมีลักษณะ “เข้มแข็ง มั่นคง หน้าตรง” 

พระพักตร์รูปสี่เหลี่ยม พระเกศาใหญ่ พระรัศมีเป็นเปลวสถาปัตยกรรมเน้น ปรางและปราสาทหิน เช่น 

ปรางค์สามยอด (ลพบุรี) วัดและเทวสถานหลายแห่งใช้เป็นทั้งศาสนสถานของพุทธและพราหมณ์ จุดเด่น 

เป็นยุคที่แสดงถึงการผสมผสานระหว่างพุทธศาสนาและศาสนาฮินดูในดินแดนไทย (ศิลปะพระพุทธรูปใน

แต่ละสมัยของไทย, ออนไลน์) 

 
ภาพที่ 5 พุทธศิลป์สมัยลพบุร ี

ที่มา: https://share.google/W3wijwIe8TFMTD6pA 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 58 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

4. สมัยสุโขทัย (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 19–20) ถือเป็นยุคทองแห่งพุทธศิลป์ไทยแท้ 

เพราะเริ่มมีลักษณะทางศิลปะที่เป็นเอกลักษณ์ของไทยเอง ลักษณะสำคัญ ได้รับอิทธิพลจากศิลปะลังกา 

(เถรวาท)พระพุทธรูปมีพุทธลักษณะอ่อนช้อย สงบนิ่ง แสดงถึง ความงามแห่งจิตวิญญาณ มีพระพักตร์รูป

ไข่ พระโขนงโก่ง พระเนตรเรียวรี พระรัศมีเป็นเปลวเปรียวทรงจีวรบางแนบพระวรกาย ดูเบาและสง่า

งาม ตัวอย่างสำคัญ พระพุทธชินราช, พระพุทธสิหิงค์, พระอัฏฐารส สถาปัตยกรรม เช่น เจดีย์ทรงดอก

บัวตูม (เจดีย์วัดมหาธาตุ สุโขทัย) จุดเด่น สะท้อนแนวคิด “พุทธสุนทรียศาสตร์” อย่างแท้จริง คือความ

งามที่เกิดจากความสงบในใจ (Exploring the Marvels of Thai Art, 2025) 

 
ภาพที่ 6 พุทธศิลป์สมัยสโุขทัย 

ที่มา: https://share.googleN0EemtoNg9mErZW80 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 59 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

5. สมัยอยุธยา (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 19–24) ช่วงนี้พุทธศิลป์มีความหลากหลายและ

ยิ่งใหญ่ตามความรุ่งเรืองของอาณาจักรอยุธยา ลักษณะสำคัญ พระพุทธรูปมีลักษณะงดงามแบบสมบูรณ์ 

พระพักตร์กลม พระโอษฐ์อมยิ้มเล็กน้อย พระรัศมีเป็นเปลว สถาปัตยกรรม เช่น เจดีย์ทรงระฆัง, พระ

ปรางค์, อุโบสถขนาดใหญ่มีการผสมผสานระหว่าง ศิลปะสุโขทัย ลพบุรี และจีนงานจิตรกรรมฝาผนัง

ภายในวัด เช่น วัดใหญ่ชัยมงคล วัดไชยวัฒนาราม บอกเล่าเรื่องพุทธประวัติและชาดก  จุดเด่น ศิลปะมี

ความวิจิตรอลังการ แสดงถึงพลังของศรัทธาและอำนาจของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย (ศักดิ์ชัย สาย

สิงห์, 2556) 

 
ภาพที่ 7 พุทธศิลป์สมัยอยุธยา 

ที่มา:  https://share.google/9o49Jc6R8qpOjLCoJ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 60 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

6. สมัยรัตนโกสินทร์ (ปัจจุบัน) (พุทธศตวรรษที่ 24–ปัจจุบัน) พุทธศิลป์ไทยในยุคนี้

ได้รับการอนุรักษ์และต่อยอดมาจากอยุธยา แต่มีการผสมผสานศิลปะจากตะวันตกเข้ามาด้วยลักษณะ

สำคัญ พระพุทธรูปยังคงรูปแบบอยุธยา แต่มีความละเอียดและสมจริงมากขึ้น  มีการสร้าง พระพุทธรูป

ปางต่าง ๆ เพื่อสื่อถึงเหตุการณ์ในพุทธประวัติ สถาปัตยกรรม เช่น วัดพระศรีรัตนศาสดาราม (วัดพระ

แก้ว) ที่งดงามประณีตสูงสุด งานจิตรกรรมฝาผนัง เช่น เรื่องรามเกียรติ์และไตรภูมิ มีรายละเอียดวิจิตร 

ปัจจุบันมีการสร้าง “พุทธศิลป์ร่วมสมัย” ท่ีใช้เทคนิคใหม่ ๆ แต่ยังคงสื่อสารธรรมะ จุดเด่น เป็นยุคที่พุทธ

ศิลป์ถูกใช้ทั ้งในเชิงศาสนาและเชิงศิลปะสมัยใหม่ สะท้อนความต่อเนื ่องระหว่างอดีตกับปัจจุบัน  

(Buddhist Arts of Thailand, 2018) 

 
ภาพที่ 8 พุทธศิลป์สมัยรัตนโกสินทร์ 

ที่มา: https://share.google/BS8QMwfrQwPYuKvyl 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 61 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 9 พัฒนาการพุทธศิลป์ไทยตั้งแต่อดีต-ปัจจุบัน 

สรุป 
ตั้งแต่สมัยทวารวดี สุโขทัย อยุธยา จนถึงรัตนโกสินทร์ พุทธศิลป์ไทยได้พัฒนาควบคู่กับ

ความเจริญของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย โดยเฉพาะ สมัยสุโขทัย ได้รับการยกย่องว่าเป็น ยุคทองของ

พุทธศิลป์ไทย เนื่องจากพระพุทธรูปในยุคนี้มีพุทธลักษณะงดงาม อ่อนช้อย และสมดุล แสดงถึงความสงบ

ลุ่มลึกทางจิตวิญญาณ อันเป็นคุณลักษณะสำคัญของพระพุทธศาสนา ตัวอย่างที่เด่นชัด ได้แก่ พระพุทธ

ชินราช และ พระพุทธสิหิงค์ ซึ่งแสดงออกถึงความงามท่ีเกิดจากความสงบภายในและเมตตาธรรม ต่อมา

ใน สมัยอยุธยาและสมัยรัตนโกสินทร์ พุทธศิลป์ไทยได้พัฒนาไปสู่รูปแบบที่มีความวิจิตรอลังการมากขึ้น 

มีการผสมผสานอิทธิพลทางศิลปะจากหลากหลายวัฒนธรรม ทั้งสุโขทัย ลพบุรี จีน และตะวันตก แก่น

แท้ของพุทธศิลป์คือการสื่อสารหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นสำคัญ พุทธศิลป์ไทยจึงมิได้เป็นเพียง

งานศิลปะเพื่อการชื่นชมทางสายตา แต่เป็น ศิลปะเพื่อศรัทธา และ ศิลปะเพื่อการหล่อหลอมจิตใจ ที่ฝัง

รากลึกอยู่ในวิถีชีวิตของคนไทย 

ในบริบทนี้ พุทธสุนทรียศาสตร์ เป็นศาสตร์ว่าด้วยความงามในพุทธศิลป์ไทย จึงอาจมองได้

ว่าเป็นผลลัพธ์ของความงามท่ีเกิดจากศรัทธาในธรรมะ เป็นความงามท่ีประกอบด้วยทั้งมิติของ ความงาม

ทางสุนทรียะ (Aesthetic Beauty) และ ความงามทางจิตวิญญาณ (Spiritual Beauty) โดยมีรากฐานมา

จากพุทธศิลป์ในชมพูทวีป ก่อนจะค่อย ๆ พัฒนา งอกงาม และแปรรูปไปตามบริบทของดินแดนต่าง ๆ 

โดยเฉพาะในประเทศไทย ได้หลอมรวมความเชื่อ วัฒนธรรม และภูมิปัญญาท้องถิ่นเข้าด้วยกัน จนก่อ

เกิดเป็นพุทธศิลป์ไทย ที่มีเอกลักษณ์งดงาม ลึกซึ้ง และทรงคุณค่าทางจิตใจสืบต่อมาจนถึงปจัจุบัน 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 62 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 10 สรุปพัฒนาการพุทธศิลป์ไทยและอิทธิพลต่อพุทธศิลป์ 
สถูปเจดีย์ในพระพุทธศาสนาเป็นสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ที่สืบทอดมาตั้งแต่สมัยอินเดียโบราณ 

โดยเริ่มจากการพูนดินฝังอัฐิธาตุผู้วายชนม์ พัฒนาเป็นศาสนสถานที่ซับซ้อน มหาสถูปแห่งนาลันทา ใน
ไทย สถูปเจดีย์ได้รับอิทธิพลจากศิลปะอินเดยี ศรีลังกา และพม่า ก่อนจะปรับให้เข้ากับศิลปะพื้นถ่ินในยุค
ทวารวดี สุโขทัย อยุธยา และรัตนโกสินทร์ จากนักวิชาการ ช้ีให้เห็นว่าสถูปเจดีย์สะท้อนคติความเช่ือและ
ศรัทธาในพระพุทธศาสนา ผ่านองค์ประกอบเชิงสัญลักษณ์ เช่น หรรมิกา ฉัตร และฐานระเบียง ที่แสดง
ถึงจักรวาลในคติพุทธ ศาสนสถานเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมที่สำคัญในการศึกษา
ความเป็นมาของสังคมไทยและเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ สะท้อนถึงพลังศรัทธาและการปรับตัวทาง
ศิลปกรรมที่สอดรับกับยุคสมัย ทำให้สถูปเจดีย์ยังคงเป็นศูนย์รวมแห่งความศรัทธาและวัฒนธรรมสืบจน
ปัจจุบัน 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 63 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2544). คู่มือถวายความรู้แด่พระสังฆาธิการในการดูแลรักษามรดกทางศิลปวัฒนธรรม 

(พิมพ์ครั้งท่ี 3). กรุงเทพมหานคร: บริษัท สำนักพิมพ์สมาพันธ์ จำกัด. 
กมล คุปต์. (2538). พุทธศิลป์อินเดีย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศิลปวัฒนธรรม. 
กีรติ บุญเจือ. (2522). ปรัชญาศิลปะ. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2540). ธรรมบทแปล ภาค 2. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: บริษัท 

อักษรเจริญทัศน์ จำกัด. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2544). อารยธรรมไทย. กรุงเทพฯ: มติชน. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2556). พุทธศิลป์. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เมืองโบราณ. 
สมบัติ พลายน้อย. (2549). ศิลปะและวัฒนธรรมเอเชีย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
สุเชาวน์ พลอยชุม. (2534). ศิลปะกับสังคมไทย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
Buddhist Arts of Thailand. (2018 ) .  Buddhist arts in Thai history. Nonthaburi: Sukhothai 

Thammathirat Open University. 
BrainArt. (2025 ) .  Exploring the marvels of Thai art through the ages. Retrieved from 

https://brainart.co/exploring-thai-art/ 
โรงหล ่อพระจ ินต ์ตระการ. (2025). ศ ิลปะพระพุทธร ูปในแต ่ละสม ัยของไทย. ส ืบค ้นจาก 

https://www.jinttrakan.com/blog/12931 

 
  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 64 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

การศึกษาปัญญาประดิษฐ์เพื่อการใช้งานอย่างสร้างสรรค์ 
THE STUDY ARTIFICIAL INTELLIGENCE FOR CREATIVE USE 

 

ไพสันติ์ ศรีแปง1 และธันวา ชัยแกว้2 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย1, 2 
Paisan Sripaeng1 and Thanwa Chaikaew2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University1, 2 
Email: paisan252119@gmail.com1 

(Received : October 28, 2025; Revised December 16, 2025; Accepted 29 December 29, 2025) 

 

บทคัดย่อ 
ในยุคปัจจุบัน ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence: AI) ได้เข้ามามีบทบาทสำคัญใน

การเปลี่ยนแปลงโครงสร้างทางเศรษฐกิจ สังคม และวิถีชีวิตของมนุษย์อย่างรวดเร็วและรอบด้าน AI ช่วย
เพิ่มประสิทธิภาพการทำงานในหลายภาคส่วน ในด้านธุรกิจ การเสริมสร้างนวัตกรรมทางการแพทย์ การ
พัฒนาการศึกษารูปแบบใหม่ และการยกระดับคุณภาพชีวิตในหลายมิติ แต่การพัฒนาและการใช้งาน AI 
อย่างกว้างขวางย่อมมาพร้อมกับความเสี่ยงและผลกระทบที่ซับซ้อน ทั้งในด้านการสูญเสียงาน ความ
ปลอดภัยไซเบอร์ การละเมิดความเป็นส่วนตัว และการสร้างข้อมูลเท็จที่อาจบั่นทอนเสถียรภาพทาง
สังคมและประชาธิปไตย บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์องค์ประกอบและการทำงานของ AI 
รวมถึงการสำรวจประโยชน์ อันตราย และข้อถกเถียงเชิงจริยธรรมที่เกี่ยวข้องกับเทคโนโลยีดังกล่าว 
พร้อมท้ังนำเสนอแนวทางการกำกับดูแลและข้อเสนอแนะเชิงนโยบายเพื่อสนับสนุนการพัฒนา AI อย่างมี
ความรับผิดชอบ โปร่งใส และเคารพต่อสิทธิมนุษยชน การสร้างสมดุลระหว่างการใช้ประโยชน์จาก
ศักยภาพของ AI กับการป้องกันผลกระทบเชิงลบถือเป็นความท้าทายสำคัญที่ทุกภาคส่วนต้องร่วมกัน
กำหนดทิศทางและออกแบบกรอบการกำกับดูแลอย่างรอบคอบ 

คำสำคัญ: ปัญญาประดิษฐ์, AI, จริยธรรม, ความปลอดภัยไซเบอร์, การกำกับดูแล AI 

Abstract  
In the present era, Artificial Intelligence (AI) plays a crucial role in rapidly and 

comprehensively transforming economic, social, and human lifestyles. AI enhances 

operational efficiency across various sectors, including business, the development of medical 

innovations, the advancement of new educational models, and the improvement of quality of 

life in many dimensions. However, the widespread development and use of AI also come with 

complex risks and impacts, including job loss, cybersecurity issues, privacy violations, and the 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 65 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

creation of false information that could undermine social stability and democracy. This article 

aims to analyze the components and workings of AI, explore its benefits, dangers, and ethical 

debates related to the technology, and propose regulatory frameworks and policy 

recommendations to support the responsible, transparent development of AI that respects 

human rights. Striking a balance between harnessing the potential of AI and mitigating its 

negative impacts is a critical challenge that all sectors must address by collaboratively setting 

directions and designing comprehensive and sustainable governance frameworks. 

Keyword: Artificial Intelligence, AI, Ethics, Cybersecurity, AI Governance 

บทนำ 
ในยุคที่เทคโนโลยีเคลื่อนตัวอย่างรวดเร็วเหนือขอบเขตจินตนาการของมนุษย์ หนึ่งใน

ปรากฏการณ์สำคัญที่สุดที่กำลังพลิกโฉมโลกคือ ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence: AI) จาก
เครื ่องมือที่ถูกพัฒนาขึ้นเพื่อช่วยแก้ปัญหางานเฉพาะทาง AI ได้พัฒนามาเป็น “ผู้ช่วยอัจฉริยะ” ท่ี
สามารถคิด วิเคราะห์ และตัดสินใจได้ในระดับที่ท้าทายบทบาทของมนุษย์ในหลายมิติ เทคโนโลยีนี้ได้
กลายเป็นพลังขับเคลื่อนที่ทรงอิทธิพลทั้งต่อระบบเศรษฐกิจ การเมือง สังคม และวัฒนธรรมโลกอย่าง
รวดเร็ว (Brynjolfsson & McAfee, 2014) 

ปัจจุบัน AI ได้ถูกนำมาใช้ในวงกว้าง ตั้งแต่การพัฒนา ระบบแนะนำสินค้าบนแพลตฟอร์ม
ออนไลน์ การประมวลผลภาพถ่ายทางการแพทย์ การบริหารจัดการทรัพยากรองค์กร ไปจนถึง รถยนต์ไร้
คนขับ และ ระบบสนทนาอัตโนมัติ ที่สามารถเข้าใจและโต้ตอบภาษามนุษย์ได้อย่างแม่นยำ (Russell & 
Norvig, 2021) ทั้งนี ้ ความก้าวหน้าในเทคนิค Machine Learning และ Deep Learning ช่วยให้ AI 
สามารถเรียนรู้จากข้อมูลขนาดใหญ่และปรับปรุงประสิทธิภาพของตนเองได้อย่างต่อเนื่อง (Russell & 
Norvig, 2021) วิวัฒนาการทางเทคนิคของ AI ก้าวล้ำอย่างรวดเร็ว โดยมีองค์ประกอบหลัก ได้แก่ 
Machine Learning, Deep Learning, Natural Language Processing (NLP), Computer Vision, 
Control and Decision Making, Data Processing, Neural Network, Algorithm, แ ล ะ  Big Data 
(Gebru et al., 2020) ทั้งนี้ การพัฒนา AI แบบ Generative AI ซึ่งสามารถ “สร้างข้อมูลใหม่” ได้อย่าง
ทรงพลัง ไม่ว่าจะเป็น ข้อความใหม่, ภาพ, วิดีโอ, หรือแม้แต่ เสียงจำลอง  ได้ยกระดับศักยภาพของ AI สู่
ระดับใหม่ๆอย่างที่ไม่เคยมีมาก่อน (Russell & Norvig, 2021) แม้ AI จะได้ผลตอบรับด้านโอกาสเชิง
นวัตกรรม ที่กว้างขวาง ตั้งแต่ การแพทย์เฉพาะทาง ไปจนถึง การศึกษาแบบยืดหยุ่นไร้ขอบเขต และ 
บริการสาธารณะอัจฉริยะ แต่ อันตรายและความเสี่ยง ของ AI ก็ทวีความรุนแรงและซับซ้อนมากขึ้น
เช่นกัน (Zuboff, 2019) ประเด็นที่น่ากังวลได้แก่ การสูญเสียงาน ในหลายอาชีพ, การละเมิดความเป็น
ส่วนตัว, การสร้างข้อมูลเท็จและข่าวปลอม ผ่าน Generative AI, การโจมตีทางไซเบอร์ เช่น Zero-Day 
attacks และ มัลแวร์อัจฉริยะ, รวมถึง ความเสี ่ยงต่อความสัมพันธ์ของมนุษย์ และ ผลกระทบเชิง
วัฒนธรรมจาก AI ที่สร้าง "ความจริงใหม่" ผ่าน Generative AI ที่ลดความน่าเชื่อถือของข้อมูล บนฐานที่



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 66 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

สังคมยังไม่มีกรอบกำกับดูแลที่เพียงพอ (Couldry & Mejias, 2019; SANS Institute, 2022) แต่AI ก็ได้
สร้างคำถามเชิงจริยธรรม และข้อถกเถียงทางสังคม อย่างกว้างขวาง ไม่ว่าจะเป็นประเด็นเรื่อง ความ
โปร่งใสในการตัดสินใจของ AI, ผลกระทบต่อสิทธิความเป็นส่วนตัว, การใช้งานด้วยหุ่นยนต์ทำงานแทน
แรงงานคน ในระบบการผลิตในอุตสาหกรรมต่าง ๆ, หรือแม้แต่ความเสี่ยงที่ AI อาจถูกนำไปใช้ในทางที่
ก่อให้เกิด ผลกระทบเชิงละเมิดต่อความมั่นคงของสังคม ปรากฏการณ์เหล่านี้ชี้ให้เห็นว่า AI ไม่ได้เป็น
เพียงเทคโนโลยีใหม่ แต่เป็น พลังทางสังคม ท่ีกำลังเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของโลกอย่างมีนัยสำคัญ 

บทความนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาวิเคราะห์องค์ประกอบและการทำงานของ AI รวมถึง
ประโยชน์และอันตรายที่อาจเกิดขึ ้นจากการพัฒนาและการใช้งาน AI พร้อมนำเสนอข้อถกเถียงเชิง
วิชาการที่เกี่ยวข้อง และแนวทางเชิงนโยบายสำหรับการกำกับดูแล AI อย่างมีความรับผิดชอบ โดย
คำนึงถึงจริยธรรมและสิทธิมนุษยชน การสร้างสมดุลระหว่างการขับเคลื่อนนวัตกรรมกับการปกป้อง
สังคมจึงเป็นภารกิจสำคัญที่ทุกภาคส่วนต้องร่วมกันกำหนดทิศทางในอนาคต ข้อเสนอแนะด้านการกำกับ
ดูแล AI จะคำนึงถึงความซับซ้อนเชิงอำนาจของข้อมูลและความจำเป็นในการรักษาสมดุลระหว่างการ
ขับเคลื่อนนวัตกรรมกับการคุ้มครองสิทธิและเสรีภาพของประชาชน เพื่อศึกษาข้อถกเถียงเชิงจริยธรรมที่
เกี่ยวข้องกับการพัฒนาและการใช้งาน AI โดยเฉพาะประเด็นเรื่องความเป็นส่วนตัว ความเป็นธรรม 
ความโปร่งใส และความรับผิดชอบ 

ความเป็นมาของปัญญาประดิษฐ์ 
ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence) หรือ AI คือ โปรแกรมที่แสดงออกเลียนแบบ

สติปัญญาของมนุษย์ผ่านการเรียนรู้อัลกอริทึม (กระบวนการและขั้นตอนท่ีถูกตั้งไว้สำหรับการแก้ปัญหา) 
ให้เหตุผลและแก้ไขอัลกอริทึมนั้น ๆ เพื่อปรับปรุงผลลัพธ์ให้ออกมามีประสิทธิภาพมากที่สุด โดยAI จะมี
โมเดลพื้นฐาน (Foundation Model) ซึ่งเปรียบเสมือนสมองที่รับการฝึกฝนทดสอบลักษณะของข้อมูล 
และประมวลผลออกมา เช่น  Large Language Model หรือที่รู ้จักกันในนาม LLM เช่น ChatGPT, 
Claud  และ Image Model ที่มี input เป็นภาพ ซึ่ง Generative AI ก็เป็นหนึ่งในประเภทของ AI ที่
สามารถเรียนรู้ลักษณะของข้อมูล ให้เข้าใจว่าข้อมูลน่าจะถูกสร้างมาอย่างไร (Distribution of data) 
เพื่อสามารถสร้างข้อมูลใหม่ขึ้นเองได้ เช่น การสร้างข้อความใหม่ ๆ การสกัดข้อมูลจากข้อความ  การ
จำแนกข้อความ และการสรุปข้อความ ในธุรกิจต่าง ๆ ณ ปัจจุบันจึงมีการนำ AI เข้ามาใช้งานมากมาย 
ซึ่งจะมีทั้งในรูปแบบ Predictive AI และ Genarative AI โดยอาจจะถูกนำไปใช้ประโยชน์ที่หลากหลาย 
เช่น การทำ Process Automation, Cognitive Insight, และ Cognitive Engagement เป็นต้น 

ปัญญาประดิษฐ์ (Artificial Intelligence : AI) ได้กลายเป็นหนึ ่งในปรากฏการณ์ทาง
เทคโนโลยีที่มีอิทธิพลสูงสุดต่อโครงสร้างทางเศรษฐกิจ สังคม และวัฒนธรรมของโลกยุคใหม่ ในช่วงไม่กี่
ทศวรรษท่ีผ่านมา ความก้าวหน้าอย่างก้าวกระโดดของ AI ไม่เพียงเปลี่ยนวิถีชีวิตของผู้คนในระดับปัจเจก 
หากยังมีนัยสำคัญต่อพลวัตของอำนาจ กระบวนการสร้างความรู้ และเสรีภาพของมนุษย์ในสังคมร่วม
สมัย (Zuboff, 2019) งานวิจัยและเอกสารจำนวนมากในช่วงหลังจึงได้พยายามวิเคราะห์ผลกระทบเชิง



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 67 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

โครงสร้างของ AI รวมถึงข้อถกเถียงเชิงจริยธรรมที่ล้อมรอบการพัฒนาและการใช้งานเทคโนโลยีนี้ ในเชิง
เทคนิค AI มีองค์ประกอบท่ีหลากหลาย โดยเริ่มตั้งแต่ Machine Learning (ML) ที่ช่วยให้ระบบสามารถ
เรียนรู้จากข้อมูลโดยไม่ต้องพึ่งพาการเขียนโปรแกรมแบบตายตัว ต่อมาพัฒนาสู่ Deep Learning ที่ใช้
โครงข่ายประสาทเทียม (Neural Networks) หลายชั้น ทำให้สามารถประมวลผลข้อมูลที่ซับซ้อน เช่น 
ภาพ เสียง และภาษาธรรมชาติ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ (Goodfellow et al., 2016) นอกจากนี้ 
Natural Language Processing (NLP) และ Computer Vision ก็เป็นองค์ประกอบสำคัญที่ทำให้ AI 
สามารถเข้าใจและสังเคราะห์ภาษา รวมถึงตีความและวิเคราะห์ข้อมูลภาพและวิดีโอได้อย่างแม่นยำ 
แนวโน้มสำคัญที่เกิดขึ้นในช่วงหลังคือการพัฒนา Generative AI ที่สามารถ "สร้างข้อมูลใหม่" ได้ เช่น 
ข้อความ ภาพ เสียง และวิดีโอ ส่งผลให้ AI ก้าวข้ามจากการเป็นเครื่องมือเชิงรับ มาเป็นผู้สร้างวาทกรรม
และความหมายในสังคม (Couldry & Mejias, 2019) 

การเติบโตอย่างรวดเร็วของ AI ได้จุดประกายคำถามเชิงจริยธรรมและผลกระทบเชิงสังคม
ที่ซับซ้อนมากขึ้น งานวิจัยของ Gebru et al. (2020) ได้วิพากษ์ให้เห็นว่า AI มิใช่ระบบที่เป็นกลาง 
หากแต่สะท้อนอคติของข้อมูลและกระบวนการออกแบบที่ฝังอยู่ในระบบเทคโนโลยี ข้อมูลที่ใช้ในการฝึก 
AI มักมีอคติเชิงเชื้อชาติ เพศ และชนชั้นอย่างไม่รู้ตัว ส่งผลให้การตัดสินใจของ AI ในหลากหลายบรบิท 
เช่น การคัดกรองผู้สมัครงาน การอนุมัติสินเช่ือ หรือการประเมินความเสี่ยงทางอาชญากรรม นอกจากนี้ 
การใช้ AI ในการเก็บและวิเคราะห์ข้อมูลส่วนบุคคลยังละเมิดสิทธิความเป็นส่วนตัวในระดับลึก 
โดยเฉพาะเมื่อข้อมูลถูกใช้เพื่อสร้างโปรไฟล์ผู้บริโภค หรือเพื่อควบคุมพฤติกรรมของประชาชนในบรบิท
ทางการเมืองและเศรษฐกิจ (Zuboff, 2019) 

ภัยคุกคามทางไซเบอร์ก็เป็นอีกมิติหนึ่งที่ AI เข้ามามีบทบาทอย่างน่ากังวล การใช้ AI ใน
การพัฒนา Zero-Day attacks หรือมัลแวร์ขั้นสูงที่สามารถปรับตัวได้แบบ real-time ทำให้ระบบความ
ปลอดภัยไซเบอร์ดั้งเดิมไม่สามารถรับมือได้อย่างมีประสิทธิภาพ (SANS Institute, 2022) นอกจากนี้ 
การเกิดขึ้นของ Generative AI ยังเปิดช่องให้เกิดการผลิตข้อมูลเท็จ (Fake News) และ Deepfake ที่มี
ความสมจริงสูง ส่งผลกระทบต่อกระบวนการประชาธิปไตย และความน่าเชื่อถือของข้อมูลสาธารณะ 
ประเด็นเหล่านี้สะท้อนให้เห็นถึงข้อถกเถียงเชิงจริยธรรมที่สำคัญเกี่ยวกับ AI ได้แก่ ความเป็นธรรม 
(Fairness), ความโปร่งใส (Transparency), ความรับผิดชอบ (Accountability), และการเคารพสิทธิ
ความเป็นส่วนตัว (Privacy) (Gebru et al., 2020) AI ที่ถูกออกแบบมาโดยขาดความตระหนัก Couldry 
& Mejias (2019) ชี้ว่า AI และ Big Data ได้กลายเป็นระบบความรู้ใหม่ ที่มีอิทธิพลต่อการกำหนดสิ่งที่
สามารถรู้ได้ (epistemic boundaries) และสิ่งที่สามารถทำได้ทุกอย่าง (ontological possibilities) ใน
สังคมยุคดิจิทัล การที่ข้อมูลและอัลกอริทึมถูกควบคุมโดยกลุ่มทุนหรืออำนาจรัฐจึงสร้างความเสี่ยงเชิง
โครงสร้างต่อประชาธิปไตย และเสรีภาพในการเข้าถึงความรู้ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 68 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

อันตรายของปัญญาประดิษฐ์ (AI) 

 
แผนภาพที่ 1 ระวัง!! อาชญากรรมออนไลน์ ที่มาพร้อมกับ AI 

ที่มา: ศูนย์ต่อต้านข่าวปลอม ประเทศไทย 
แม้ปัญญาประดิษฐ์ (AI) จะถูกยกย่องว่าเป็นเทคโนโลยีปฏิวัติโลก แต่การเติบโตอย่าง

รวดเร็วของ AI ก็มาพร้อมกับความเสี่ยงที่สังคมต้องตระหนักดังนี้ การแทนที่งานมนุษย์และผลกระทบ
ทางเศรษฐกิจ AI กำลังเปลี่ยนแปลงตลาดแรงงานอย่างรวดเร็ว โดยเฉพาะงานที่มีรูปแบบซ้ำๆ เช่น งาน
ผลิต งานบริการลูกค้า และแม้แต่งานวิเคราะห์ข้อมูลบางประเภท การศึกษาของ Brynjolfsson และ 
McAfee (2014) ชี้ว่าเทคโนโลยีนี้จะทำให้งานหลายตำแหน่งหายไป ส่งผลกระทบทั้งต่อปัจเจกบุคคล
และเศรษฐกิจในภาพใหญ่ การละเมิดความเป็นส่วนตัวในยุคข้อมูลคืออำนาจ กล่าวคือ AI สามารถ
รวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูลส่วนบุคคลได้ละเอียดกว่ายุคใดๆ ที่ผ่านมา บริษัทและรัฐบาลใช้ AI ติดตาม
พฤติกรรมผู้คน เช่น การโฆษณาแบบกำหนดเป้าหมายที่ละเมิดความเป็นส่วนตัวการสอดส่องประชาชน
โดยรัฐ (Zuboff, 2019) ปัญหาคือ ผู้ใช้ส่วนใหญ่ไม่รู้ว่าข้อมูลของตนถูกนำไปใช้อย่างไร หรือแม้แต่ให้
ความยินยอมอย่างแท้จริงหรือไม่ ภัยคุกคามทางไซเบอร์ที่ทวีความรุนแรงขึ้น โดย AI ถูกใช้ทั้งป้องกัน 
และโจมตีระบบดิจิทัล เช่น มัลแวร์ที่ปรับตัวได้เอง การโจมตีแบบ Zero-Day ที่หาช่องโหว่ได้รวดเร็ว 
บอทเน็ตอัจฉริยะที่โจมตีแบบอัตโนมัติ (SANS Institute, 2022) ในอนาคต AI อาจพัฒนาระบบโจมตทีี่
ทำงานโดยไม่ต้องพึ่งมนุษย์ ทำให้ภัยไซเบอร์อันตรายขึ้นมาก ตามมาด้วยข้อมูลเท็จและ Deepfake AI 
สร้างเนื้อหาปลอมที่สมจริง เช่น วิดีโอ Deepfake ปลอมตัวบุคคลสำคัญ ข่าวปลอมที่โน้มน้าวความคิด
คนหมู่มากเสียงเลียนแบบท่ีใช้ในการหลอกลวงสิ่งนี้ทำให้สังคมแยกแยะความจริงจากเรื่องแต่งได้ยากขึ้น 
ส่งผลต่อประชาธิปไตยและความเช่ือมั่นในสื่อ (Couldry & Mejias, 2019) อีกทั้ง AI ช้ีนำอคติทางสังคม 
ระบบ AI เรียนรู้จากข้อมูลมนุษย์ ซึ่งมักมีอคติแฝงอยู่ เช่น อคติทางเชื้อชาติ เพศ หรือชนช้ัน ทำให้ ระบบ
คัดเลือกงานอาจกีดกันกลุ่มบางกลุ่ม การอนุมัติสินเชื่อหรือการประเมินความเสี่ยงอาจไม่เป็นธรรม และ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 69 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

กระบวนการยุติธรรมอาจได้รับอิทธิพลจากอัลกอริทึมที่มีอคติ (Gebru et al., 2020) และ  AI สร้าง
ความไม่เท่าเทียมทางอำนาจ ข้อมูลและ AI กลายเป็นเครื่องมือของกลุ่มอำนาจ ไม่ว่าจะเป็นบริษัทใหญ่
หรือรัฐบาล หากขาดการตรวจสอบ เช่นประชาชนอาจถูกควบคุมผ่านอัลกอริทึม อำนาจกระจุกตัวอยู่ใน
มือคนกลุ่มเล็กๆ เสรีภาพและความเป็นประชาธิปไตยถูกคุกคาม 

จริยธรรมกับการกำกับดูแลอย่างรับผิดชอบ 
เพื่อรับมือกับความเสี่ยงและผลกระทบเหล่านี้ งานวิจัยหลายชิ้นได้เสนอแนวทางการกำกับ

ดูแล AI ที่หลากหลาย เช่น การสร้างกรอบกฎหมายและมาตรฐานสากลที่สามารถปรับตัวได้ตามพลวัต
ของเทคโนโลยี (Zuboff, 2019), การกำหนดเกณฑ์จริยธรรมขั้นต่ำในการออกแบบและใช้งาน AI 
(Gebru et al., 2020), การพัฒนา Explainable AI ที่โปร่งใสและสามารถตรวจสอบได้ (Couldry & 
Mejias, 2019), การจัดตั้งกลไกตรวจสอบแบบอิสระที่มีส่วนร่วมจากภาคประชาชน และการเสริมสรา้ง 
AI literacy ให้กับประชาชนเพื่อป้องกันการถูกชักนำโดยข้อมูลปลอม และการใช้งาน AI ที่ขาดความ
รับผิดชอบ จากข้อมูลที่ได้กล่าวมาผู้เขียนเสนอแนวคิดเพื่อลดความเสี่ยงเหล่านี้ โดยสังคมต้อง 

1) การออกกฎหมายควบคุม AI ที่โปร่งใสและเป็นธรรม ปัจจุบันการพัฒนา AI 
ก้าวหน้าเร็วกว่ากรอบกฎหมาย ส่งผลให้เกิด ช่องว่างทางกฎหมาย ที่อาจถูกใช้ในทางที่ผิด (Zuboff, 
2019) จึงเสนอให ออกกฎหมายเฉพาะ กำหนดหลักการพื้นฐาน 4 ประการ  ความโปร่งใส (เปิดเผย
แหล่งข้อมูลและหลักการทำงาน) ความเป็นธรรม (ป้องกันการเลือกปฏิบัติ) ความรับผิดชอบ (กำหนด
ผู้รับผิดชอบหากเกิดความเสียหาย) การคุ้มครองผู้เสียหาย (กลไกเยียวยาผู้ได้รับผลกระทบ) และจัดตั้ง
หน่วยงานกำกับดูแลอิสระ เพื่อตรวจสอบการใช้ AI ในภาคส่วนสำคัญ เช่น สาธารณสุข การเงิน และ
กระบวนการยุติธรรม 

2) การตรวจสอบอคติในระบบ AI อย่างเป็นระบบเนื่องจาก AI มักสืบทอด อคติทาง
สังคม ซึ่งมักสะท้อน อคติทางเชื้อชาติ เพศ อายุ ชนชั้น และปัจจัยทางสังคมอื่นๆ จากข้อมูลฝึกสอน 
(Gebru et al., 2020)  

3) ส่งเสริมการรู้เท่าทันดิจิทัล เพื่อให้ประชาชนรับมือกับข้อมูลเท็จ เสริมสร้างการ
รู ้เท่าทันดิจิทัล เพื่อรับมือกับ ข้อมูลเท็จจาก AI (Couldry & Mejias, 2019)  ของประชาชนจึงเป็น 
ภูมิคุ้มกันท่ีสำคัญ ที่จะช่วยให้สังคมสามารถรับมือกับ ข้อมูลเท็จและการบิดเบือน ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
ภาครัฐและภาคการศึกษาควรจัดทำ หลักสูตรและกิจกรรม เพื่อเสริมสร้างความสามารถในการ วิเคราะห์ 
วิจารณ์ และ ตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูล ให้แก่ประชาชนทุกกลุ่มวัย โดยเฉพาะเยาวชน ซึ่งเป็น
กลุ่มที่มีโอกาสเผชิญกับข้อมูลเท็จผ่าน โซเชียลมีเดีย ในชีวิตประจำวัน นอกจากน้ีควรสนับสนุน การวิจัย
และพัฒนาเครื่องมือทางเทคโนโลยี ที่ช่วยให้ผู้ใช้งานสามารถตรวจจับและระบุเนื้อหาที่ถูกสร้างขึ้นโดย 
AI  

4) สร้างความร่วมมือระหว่างประเทศ เพื่อป้องกันการใช้ AI ในทางที่ผิด AI เป็น
เทคโนโลยีที่มี ลักษณะไร้พรมแดน (Borderless Technology) การควบคุมและกำกับดูแล AI อย่างมี



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 70 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ประสิทธิภาพจึงไม่สามารถพึ่งพา กฎหมายภายในประเทศ เพียงอย่างเดียวได้ ความร่วมมือระหว่าง
ประเทศเป็นสิ่งจำเป็นเพื่อสร้าง มาตรฐานสากล และ กรอบความร่วมมือระหว่างรัฐ ที่จะช่วยป้องกัน 
การพัฒนาและการใช้งาน AI ในทางที่ผิด 

สรุป 
จากการศึกษาพบว่า การพัฒนาและประยุกต์ใช้ AI มีทั้งประโยชน์และความเสี่ยงที่ต้อง

พิจารณาอย่างรอบคอบ ในด้านบวก AI สามารถเพิ่มประสิทธิภาพการทำงาน สร้างนวัตกรรม และพัฒนา
ระบบบริการในหลายสาขา เช่น การแพทย์ การศึกษา และการบริหารภาครัฐอย่างไรก็ตาม ยังหลงเหลือ
ประเด็นสำคัญที่ต้องตระหนัก ได้แก่ 

1) ผลกระทบต่อตลาดแรงงานจากการแทนท่ีงานบางประเภทด้วยระบบอัตโนมัติ 
2) ความเสี่ยงด้านความปลอดภัยของข้อมูลส่วนบุคคล 
3) การใช้เทคโนโลยีในทางที่ผิด เช่น การสร้างข้อมูลเท็จหรือการโจมตีทางไซเบอร์ 
4) การสะท้อนอคติทางสังคมผ่านระบบอัลกอริทึม 

ยิ่งไปกว่านั้น การควบคุมข้อมูลและเทคโนโลยีโดยกลุ่มอำนาจบางกลุ่มอาจส่งผลต่อความ
มั่นคงของระบบประชาธิปไตยและสิทธิเสรีภาพของประชาชน เพื่อให้การพัฒนา AI เป็นไปอย่างมีความ
รับผิดชอบ จำเป็นต้องยึดหลักการสำคัญ 4 ประการ คือ 

1) ความเป็นธรรม (Fairness) 
2) ความโปร่งใส (Transparency) 
4) ความรับผิดชอบ (Accountability) 
4) การคุ้มครองความเป็นส่วนตัว (Privacy) 

นอกหลักการตรวจสอบ 4 ประการดังที่กล่าวมา ต่อจากนี้ยังต้องมีกรอบกำกับดูแลที่
เหมาะสม โดยคำนึงถึงมิติทางสังคมและจริยธรรม พร้อมท้ังส่งเสริมการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนในการ
กำหนดนโยบายที่เกี่ยวข้องเพื่อให้การพัฒนา AI ในอนาคตได้คำนึงถึงผลกระทบทางสังคมและจริยธรรม
เป็นสำคัญ โดยมุ่งสร้างสมดุลระหว่างความก้าวหน้าทางเทคโนโลยีกับการรักษาคุณค่าพื้นฐานให้สมดุล
กับชีวิตในทุกมิติ 

เอกสารอ้างองิ 
Brynjolfsson, E., & McAfee, A. (2014 ) .  The second machine age: Work, progress, and 

prosperity in a time of brilliant technologies. W. W. Norton & Company. 
Couldry, N., & Mejias, U. A. (2019). The costs of connection: How data is colonizing human 

life and appropriating it for capitalism. Stanford University Press. 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 71 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

Gebru, T., Morgenstern, J., Vecchione, B., Vaughan, J. W., Wallach, H., Daumé III, H., & 
Crawford, K. (2020 ) .  Datasheets for datasets. Communications of the ACM, 
64(12), 86–92. https://doi.org/10.1145/3458723 

Goodfellow, I., Bengio, Y., & Courville, A. (2016). Deep learning. MIT Press. 
Russell, S., & Norvig, P. (2021). Artificial intelligence: A modern approach (4th ed.). Pearson. 
SANS Institute. (2 0 2 2 ) .  Cybersecurity trends and emerging threats. 

https://www.sans.org/white-papers/40245/ 
Zuboff, S. (2019). The age of surveillance capitalism: The fight for a human future at the 

new frontier of power. PublicAffairs. 

 
 


