
วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 49 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

พุทธสุนทรียศาสตร์: ศาสตร์ความงามแห่งพุทธศิลป์ไทย 
BUDDHIST AESTHETICS: THE SCIENCE OF BEAUTY IN THAI 

BUDDHIST ART 
 

ธนะกิจ อินยาโส 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวด ี

Tanakit Inyaso 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhapanya Sri Dvaravati Sangha College 

Email:  Inyasotanakit@gmail.com  

(Received : October 27, 2025; Revised December 25, 2025; Accepted 29 December 29, 2025) 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีจุดมุ่งหมายเพื่ออธิบายแนวคิด พุทธสุนทรียศาสตร์ เป็นศาสตร์แห่งความงามที่
แสดงถึงจิตวิญญาณและปัญญาตามหลักพระพุทธศาสนา ผ่านรูปแบบของศิลปกรรมไทยที่งดงาม ลุ่มลึก 
และเปี่ยมด้วยความหมายทางธรรม ความงามในพุทธศิลป์ไทย ไม่ได้ดูที่ของรูปทรง สีสัน หรือความ
ประณีตเชิงช่าง หากจะต้องดูในเรื ่องของความงามทางจิตวิญญาณด้วย โดยเชื ่อมกับศิลปะเข้ากับ
กระบวนการตระหนักรู้ในธรรมะอันซ่อนเร้นอยู่ภายในผลงานด้วย ปัจจุบันศิลปินไทยจำนวนมากได้
ถ่ายทอดหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไว้ในงานจิตรกรรม ประติมากรรม และสถาปัตยกรรม ทำให้พุทธ
ศิลป์แสดงถึงการทำหน้าที่ในการสร้างความซาบซึ้งทางสายตา ให้ผู้ชมเกิดการใคร่ครวญภายใน และ
นำไปสู่แรงบันดาลใจในการดำเนินชีวิตตามแนวทางแห่งสติและปัญญา ดังนั้น พุทธศิลป์ไทย จะคิดแค่ว่า
เป็นเพียงมรดกทางศิลปวัฒนธรรม หากแต่เป็นเสมือนภาษาทางศิลป์ของธรรมะ ที่แสดงถึงจิตใจคนไทย
และความศรัทธาที่มีต่อพระพุทธศาสนาอย่างแนบแน่น การสำรวจแนวคิดพุทธสุนทรียศาสตร์ในบริบท
ของศิลปกรรมไทย วิเคราะห์คุณค่าทางจิตวิญญาณและสุนทรยีะที่แฝงอยู่ภายในผลงาน ทำให้เห็นว่าพุทธ
ศิลป์ไทยมีบทบาทสำคัญในการหล่อหลอมจิตใจผู้คนให้เข้าถึงความสงบ ความงาม และปัญญา ท่ามกลาง
บริบทของสังคมร่วมสมัย 

คำสำคัญ: สุนทรียศาสตร์, พุทธศิลป์, ศิลปะไทย, ศาสตร์ความงาม 

Abstract 
This article aims to explain the concept of Buddhist aesthetics as the science of 

beauty that expresses spirituality and wisdom according to Buddhist principles, through the 

beautiful, profound, and meaningful forms of Thai art. The beauty in Thai Buddhist art is not 

focused on form, color, or craftsmanship, but also on spiritual beauty, connecting art with the 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 50 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

process of awareness of the hidden Dharma within the work. Currently, many Thai artists 

convey Buddhist principles in painting, sculpture, and architecture. Therefore, Buddhist art 

serves to evoke visual appreciation, prompting introspective reflection and inspiring a life 

guided by mindfulness and wisdom. Thus, Thai Buddhist art should not be considered merely 

a cultural heritage, but rather an artistic language of Dharma, reflecting the Thai spirit and 

profound faith in Buddhism. Exploring the concept of Buddhist aesthetics within the context 

of Thai art, and analyzing the spiritual and aesthetic values embedded within the works, reveals 

that Thai Buddhist art plays a significant role in shaping people's minds towards peace, beauty, 

and wisdom within the context of contemporary society. 

Keywords: Aesthetics, Buddhist Art, Thai Art, The Science of Beauty 

บทนำ 
ศิลปะคือภาษาสากลที่สะท้อนความคิด ความเชื่อ และจิตวิญญาณของมนุษย์ในแต่ละยุค

สมัย สำหรับสังคมไทย ศิลปะมีความสัมพันธ์แนบแน่นกับพระพุทธศาสนา ป็นรากฐานสำคัญของ
วัฒนธรรมและวิถีชีวิตมาอย่างยาวนานพุทธศิลป์ไทย จึงถือกำเนิดขึ้นจากการหลอมรวมระหว่างศรัทธา
ทางธรรมะกับความงามทางสุนทรียศาสตร์ จนกลายเป็นเอกลักษณ์ทางศิลปะที่สะท้อนอัตลักษณ์ของชน
ชาติไทยได้ชัดเจน เป็นเวลาช้านานท่ีพระพุทธศาสนาได้เข้ามามีบทบาทสำคัญต่อวิถีชีวิตของชาวอีสานใน
ทุกยุคทุกสมัย ควบคู ่ไปกับพัฒนาการในการสร้างสมอารยธรรมของผู้คนในดินแดนแห่งนี ้ ตลอด
ระยะเวลาทางประวัติศาสตร์อันยาวนาน ชุมชนที่เข้ามาตั้งถิ่นฐานล้วนมีความผูกพันกับพระพุทธศาสนา
อย่างแนบแน่น ส่งผลให้เกิดความศรัทธาที่แสดงออกผ่านการสร้างสรรค์โบราณวัตถุและโบราณสถาน 
เพื่อสนองตอบต่อพิธีกรรมและกิจกรรมทางศาสนาความศรัทธาดังกล่าวปรากฏชัดในรูปแบบของ
ศิลปกรรมแขนงต่าง ๆ อาทิ สถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม รวมถึงการสร้างพระพุทธรูป
ด้วยเทคนิคที่หลากหลาย เช่น การหล่อ การปั้น และการแกะสลักไม้เป็นรปูพระพุทธองค์ ตั้งแต่ขนาดเลก็
จนถึงขนาดใหญ่ การสร้างพระพุทธรูปจึงมีมูลเหตุและพัฒนาการควบคู่ไปกับการแพร่ขยายของ
พระพุทธศาสนาในแต่ละพื้นท่ี ตามหลักคติทางพระพุทธศาสนา พระพุทธปฏิมาจัดเป็นเจดีย์ประเภทหนึง่ 
ในบรรดาเจดีย์ 4 ประเภท ได้แก่ ธาตุเจดีย์ บริโภคเจดีย์ ธรรมเจดีย์ และอุเทสิกเจดีย์ โดยพระพุทธรูป
และรูปสลักที่เกี่ยวเนื่องกับพุทธประวัติจัดอยู่ในประเภทอุเทสิกเจดีย์ พุทธเจดียสถานส่วนใหญ่เริ่มสร้าง
ขึ้นในระยะแรกที่ประเทศอินเดีย โดยเฉพาะในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช กษัตริย์พระองค์ที่ 3 แห่ง
ราชวงศ์โมริยะ ซึ่งทรงครองราชย์ประมาณ พ.ศ. 270–311 พระองค์ทรงสร้างพุทธสถานขึ้นเป็นจำนวน
มาก อย่างไรก็ตาม ในช่วงเวลาดังกล่าวยังไม่ปรากฏหลักฐานการสร้างพระพุทธปฏิมา พระพุทธรูปหรือ
พระพุทธปฏิมา ตามความหมายทางศัพท์ หมายถึงรูปเปรียบหรือรูปสัญลักษณ์ที ่สร้างขึ ้นแทนองค์
พระพุทธเจ้า มิใช่รูปเหมือนตามลักษณะทางกายภาพ โดยในสมัยที่พระพุทธองค์ยังทรงดำรงพระชนม์ชีพ
อยู่นั้น ยังไม่มีการสร้างพระพุทธรูปแต่อย่างใด กระทั่งเมื่อพระองค์เสด็จดับขันธปรินิพพานแล้ว จึงเริ่มมี



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 51 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

การสร้างถาวรวัตถุทางศาสนาประเภทอื่น ๆ เพิ่มเติม นอกเหนือจากพระอารามหรือที่พักอาศัยของ
พระสงฆ์ เพื่อเป็นสัญลักษณ์แทนพระพุทธองค์และเป็นศูนย์รวมแห่งศรัทธาของพุทธศาสนิกชน (กรม
ศิลปากร, 2544) 

สุนทรียศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยการศึกษาความงาม ครอบคลุมทั้งความงามที่ปรากฏใน
ธรรมชาติและความงามท่ีเกิดจากการสร้างสรรค์ของมนุษย์ โดยเฉพาะผลงานทางศิลปะที่ถือเป็นรูปธรรม
สำคัญของการแสดงออกซึ่งคุณค่าทางสุนทรียะ ความงามในทัศนะของสุนทรียศาสตร์มิได้จำกัดอยู่เพียง
ลักษณะภายนอก รวมถึงความรู้สึก ความประทับใจ และประสบการณ์ภายในที่เกิดขึ้นจากการรับรู้และ
การตีความของมนุษย์ต่อสิ่งงดงามนั้น (ราชบัณฑิตยสถาน , 2542) สุนทรียศาสตร์เป็นศาสตร์ที่ศึกษา
ความรู้สึกและกระบวนการรับรู้ความงามของมนุษย์ ตลอดจนหลักเกณฑ์ คุณลักษณะ และคุณค่าของ
ความงาม รวมถึงรสนิยมทางศิลปะของแต่ละบุคคลและสังคม สุนทรียศาสตร์มุ่งแสวงหาหลักการหรือ
เกณฑ์ของความงามในลักษณะที ่เป็นสากล ผ่านรูปธรรมที ่สามารถมองเห็น รับรู ้ และชื ่นชมได้ 
ขณะเดียวกันก็ยอมรับว่าการรบัรู้ความงามย่อมมคีวามแตกต่างกันไปตามประสบการณ ์ความรู้ ความเชื่อ 
และบริบททางวัฒนธรรมของแต่ละบุคคล ในอีกมิติหนึ่ง สุนทรียศาสตร์เกี่ยวข้องกับประสบการณ์ตรง
ของมนุษย์ท่ีเกิดจากการเผชิญกับสิ่งงดงาม ก่อให้เกิดความพึงพอใจ ความซาบซึ้ง และอารมณ์ร่วมโดยไม่
มุ่งหวังผลตอบแทนทางวัตถุ ความรู้สึกพอใจดังกล่าวเป็นความรู้สึกเฉพาะตน แต่สามารถถ่ายทอดหรือ
เผื่อแผ่ไปยังผู้อื่นผ่านการสือ่สาร การแนะนำ หรือการสร้างประสบการณร์่วมทางศิลปะได้ สุนทรียศาสตร์
ยังศึกษาพฤติกรรมการตอบสนองของมนุษย์ต่อสิ่งเร้าภายนอกภายใต้เงื่อนไขของสถานการณ์ เรื่องราว 
ความเชื่อ และผลงานที่มนุษย์สร้างขึ้น ไม่ว่าจะเป็นศิลปกรรม วรรณกรรม ดนตรี หรือสถาปัตยกรรม 
โดยมุ่งทำความเข้าใจว่าปัจจัยเหล่านี้มีอิทธิพลต่อการรับรู้ อารมณ์ และพฤติกรรมของมนุษย์อย่างไร อัน
นำไปสู่การตระหนักถึงบทบาทของสุนทรียศาสตร์ในฐานะศาสตร์ที่เชื่อมระหว่างความงาม ศิลปะ จิตใจ 
และสังคมมนุษย์ (สุเชาวน์ พลอยชุม, 2534) 

จากบริบทดังกล่าว พุทธสุนทรียศาสตร์จึงเป็นกรอบแนวคิดที่ช่วยอธิบายความงามของพุทธ
ศิลป์ไทยในฐานะการหลอมรวมระหว่างศรัทธาทางพระพุทธศาสนากับคุณค่าทางสุนทรียะทางศิลปะ 
พุทธศิลป์มิได้เป็นเพียงสิ่งงดงามทางรูปแบบ แต่เป็นสื่อกลางในการถ่ายทอดหลักธรรมและจิตวิญญาณ
แห่งปัญญา บทความนี้มุ่งศึกษาพุทธสุนทรียศาสตร์เพื่อทำความเข้าใจความงามอันลุ่มลึกของพุทธศิลป์
ไทยในฐานะศาสตร์แห่งความงามท่ีมีความหมายต่อสังคมไทยร่วมสมัย 

ความหมายและความเป็นมาพุทธสุนทรียศาสตร์ 
สุนทรียศาสตร์ เป็นคำที่ประกอบขึ้นจากคำว่า “สุนทรียะ” และ “ศาสตร์” โดยคำว่า 

สุนทรียะ มีความหมายว่า ดี งาม หรือประณีตงดงาม เมื่อรวมกับคำว่า ศาสตร์ ซึ่งหมายถึงความรู้หรือ
วิชาแล้ว คำว่า “สุนทรียศาสตร์” จึงมีความหมายตามรากศัพท์ว่า “วิชาว่าด้วยความงาม” คำศัพท์
ดังกล่าวเป็นการบัญญัติศัพท์ภาษาไทยเพื่อใช้แทนคำในภาษาอังกฤษว่า Aesthetics ซึ่งมีรากศัพท์มา
จากภาษากรีกว่า Aistheticos อันเป็นคำคุณศัพท์ และคำกริยา Aisthanomai ซึ่งมีความหมายว่า “การ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 52 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

รู้ด้วยผัสสะ” หรือ “การรับรู้” (to perceive) ดังนั้น ในความหมายทางวิชาการ Aesthetics จึงหมายถึง
ศาสตร์ที่ศึกษาการรับรู้ความงามและศิลปะโดยทั่วไป (กีรติ บุญเจือ, 2522) 

ในบริบทของพระพุทธศาสนา แนวคิดเรื่องสุนทรียศาสตร์หรือความงามมิได้เป็นเรื่องแปลก
ใหม่ หากแต่มีปรากฏอยู่ทั่วไปในคัมภีร์พระไตรปิฎก โดยคำว่า “ความงาม” ในทางพระพุทธศาสนาตรง
กับศัพท์ภาษาบาลีหลายคำ อาทิ คำว่า กลยาณ หมายถึง ความดีงามหรือความงามอันประเสริฐ โสภณ 
หมายถึง ความงดงาม ผ่องใส และน่าชม และคำว่า สุภ ซึ่งหมายถึง ความสวยงามหรือสิ่งที่ชวนให้เกิด
ความพึงพอใจ นอกจากนี้ คำว่า “สุนทรียะ” ยังถูกใช้ในความหมายของความงามในเชิงลึกที่เชื่อมโยง
กับจิตใจและคุณธรรมอีกประการหนึ่ง 

คำว่า “งาม” ตามหลักไวยากรณ์และการใช้ภาษาในคัมภีร์เถรวาทนับว่ามีความน่าสนใจ
อย่างยิ่ง เนื่องจากสามารถทำหน้าที่ได้ทั้งในฐานะคำนาม คำกริยา และคำคุณศัพท์ สะท้อนให้เห็นว่า
ความงามในทัศนะของพระพุทธศาสนามิได้จำกัดอยู่เพียงรูปลักษณ์ภายนอก หากยังครอบคลุมถึง
อากัปกิริยา ความประพฤติ และสภาวะทางจิตใจด้วย 

ดังปรากฏในพุทธพจน์ตอนหนึ่งที่กล่าวถึงพระอากัปกิริยาของพระพุทธเจ้า เมื่อพระองค์
ทรงเสด็จจากพระคันธกุฎีไปยังโรงธรรม ทรงครองจีวรอย่างเรียบร้อย สมส่วน และสง่างาม การย่างพระ
บาท อิริยาบถ และการแสดงออกทั้งปวงล้วนเปี่ยมด้วยความงามอันเกิดจากความสำรวมและเมตตา พระ
ศาสดาทรงพิจารณาดูบริษัทด้วยพระหฤทัยอ่อนโยน และทรงรำพึงว่าบริษัทนั้นงดงามยิ่ง ทั้งในด้าน
กิริยามารยาท ความสงบเรียบร้อย และความเคารพท่ีมีต่อพระพุทธองค์ (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2540) 

จากแนวคิดดังกล่าว พุทธสุนทรียศาสตร์จึงหมายถึงการศึกษาความงามตามทัศนะของ
พระพุทธศาสนา ครอบคลุมทั้งความงามทางรูปธรรมและนามธรรม อันเกิดจากการรับรู้ผ่านผัสสะควบคู่
กับการพิจารณาด้วยปัญญา ความงามในพุทธสุนทรียศาสตร์มิได้มุ่งเพียงความรื่นรมย์ทางอารมณ์ หาก
เป็นความงามที่เกื้อหนุนต่อการพัฒนาจิตใจและคุณธรรม แนวคิดเรื่องความงามดังกล่าวมีปรากฏอยู่ใน
คัมภีร์พระไตรปิฎก ผ่านศัพท์และพุทธพจน์ที่แสดงถึงอากัปกิริยา ความประพฤติ และสภาวะจิตอัน
งดงามของพระพุทธองค์และพุทธบริษัท ด้วยเหตุนี้ พุทธสุนทรียศาสตร์จึงเป็นศาสตร์ที่การเช่ือมระหว่าง
ศิลปะ ความงาม และหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา และเป็นสิ่งสำคัญในการทำความเข้าใจพุทธศิลป์ใน
ฐานะสื่อแห่งปัญญาและจิตวิญญาณ 

ที่มาของพุทธสุนทรียศาสตร์ 
ต้นกำเนิดของพุทธศิลปกรรมเริ่มต้นขึ้นพร้อมกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในชมพูทวีป 

(ประเทศอินเดียในปัจจุบัน) ภายหลังพุทธปรินิพพานของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า โดยในระยะแรก พุทธ

ศิลป์มีพัฒนาการควบคู่ไปกับความเข้าใจทางธรรมและคติความเชื่อของพุทธศาสนิกชน (ศรีศักร วัลลิโภ

ดม, 2544) 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 53 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ยุคแรก (พุทธศตวรรษที่ 1–5) ยังไม่ปรากฏการสร้างรูปเหมือนพระพุทธเจ้า”เนื่องจากคติ

ความเชื่อที่เห็นว่าพระพุทธองค์ทรงเป็นบุคคลผู้หลุดพ้น สูงส่งเกินกว่าจะจำลองเป็นรูปร่างทางกายภาพ

ได้ จึงนิยมใช้สัญลักษณ์แทนพระองค์ เช่น ธรรมจักร แทนการประกาศพระธรรม รอยพระบาท แทนการ

เสด็จไปโปรดสัตว์ ต้นพระศรีมหาโพธิ์ แทนการตรัสรู้ และบัลลังก์ว่าง แทนพระพุทธภาวะ (กมล คุปต์, 

2538) 

 
ภาพที่1 ต้นพระศรีมหาโพธิ์ต้นไมท้ี่พระพุทธเจ้าได้ตรสัรู้ ณ เมืองพทุธคยา 

พุทธศิลปกรรมในระยะนี้จึงมุ่งเน้นการสื่อความหมายเชิงนามธรรมและสัญลักษณ์ของธรรมะ 

มากกว่าการแสดงรูปลักษณ์ทางกายภาพ แนวคิดด้านพุทธสุนทรียศาสตร์ที่ให้ความสำคัญกับสาระทาง

จิตวิญญาณมากกว่าความงามภายนอก ต่อมาในสมัยคันธาระและมัถุรา เมื่อศิลปะกรีก–โรมันแพร่เขา้สู่

ชมพูทวีปผ่านเส้นทางการค้า ได้เกิดการผสมผสานทางวัฒนธรรม จนก่อให้เกิดพุทธศิลปะคันธาระ 

(Gandhara Art) ซึ่งเป็นยุคแรกท่ีเริ่มมีการสร้างพระพุทธรูปขึ้น โดยได้รับอิทธิพลจากศิลปะตะวันตก ทำ

ให้พระพุทธรูปมีพระพักตร์และสรีระแบบมนุษย์จริง ขณะที่ศิลปะมัถุราได้พัฒนารูปแบบพระพทุธรูปที่มี

เอกลักษณ์แบบอินเดียแท้ คือ พระพักตร์อิ่มเอิบ สงบนิ่ง และเปี่ยมด้วยเมตตาธรรม (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , 

2556) เมื่อพระพุทธศาสนาเผยแผ่สู่ภูมิภาคต่าง ๆ เช่น เอเชียตะวันออกเฉียงใต้ จีน ศรีลังกา ทิเบต และ

ไทย พุทธศิลปกรรมได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบให้สอดคล้องกับบริบททางวัฒนธรรมท้องถิ่น อาทิ ศิลปะศรี

ลังกาท่ีเน้นความเรียบง่ายและความสงบ ศิลปะจีนและญี่ปุ่นท่ีผสมผสานแนวคิดลัทธิเต๋าและขงจื๊อ ส่งผล

ให้พุทธศิลป์ในแต่ละพื้นท่ีมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว แต่ยังคงรักษาแก่นของพุทธสุนทรียศาสตร์ไว้ร่วมกัน คือ 

ความงามท่ีนำไปสู่ความสงบและปัญญา (สมบัติ พลายน้อย, 2549) 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 54 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 2 พระพุทธรูปหินแกะสลักท่ีมีชื่อเสียงในเมืองลั่วหยาง ประเทศจีน ณ ถ้ำหลงเหมิน (Longmen 

Grottoes) เป็นมรดกโลกทางวัฒนธรรมของยูเนสโก มีอายุกว่า 400 ปี 

พุทธสุนทรียศาสตร์ที่พัฒนาเป็น “พุทธศิลป์ไทย” 
ประเทศไทยถ ือได ้ว ่าเป ็นด ินแดนแห่งพ ุทธศาสนา ท ี ่ ได ้ซ ึมซ ับอารยธรรมทาง

พระพุทธศาสนาเข้ามาพัฒนาและหลอมรวมจนเกิดเป็นพุทธศิลป์ไทย อันมีเอกลักษณ์เฉพาะตัว ทั้งใน

ด้านความละเอียดอ่อน ความงดงาม และการแฝงไว้ซึ่งสัญลักษณ์แห่งธรรมะ พุทธศิลปกรรมไทยจึงมิได้

เป็นเพียงศิลปะเพื่อความสวยงาม หากเป็นผลสะท้อนของพุทธสุนทรียศาสตร์ที่เชื่อมโยงความงามทาง

ศิลปะเข้ากับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา (ศักดิ์ชัย สายสิงห์ , 2556) ในยุคสมัยปัจจุบัน มีศิลปินไทย

จำนวนมากที่นำแนวคิดพุทธสุนทรียศาสตร์มาขยายความและถ่ายทอดผ่านงานศิลปะจนเป็นที่ยอมรับใน

ระดับนานาชาติ อาทิ อาจารย์ถวัลย์ ดัชนี ศิลปินแห่งชาติด้านจิตรกรรม อาจารย์เฉลิมชัย โฆษิตพพิัฒน์ 

ศาสตรเมธีด้านศิลปะ อาจารย์ทองร่วง เอมโอษฐ ศิลปินแห่งชาติด้านประติมากรรม และร้อยตรีทวี บูรณ

เขตต์ ศิลปินแห่งชาติด้านทัศนศิลป์ ผู้สร้างสรรค์งานหล่อพระพุทธชินราชอันงดงาม ศิลปินเหล่านี้ได้นำ

ศาสตร์แห่งความงามในพระพุทธศาสนามาแปรรูปเป็นผลงานพุทธศิลป์ที่เปี่ยมด้วยพลังทางสุนทรียะและ

จิตวิญญาณ ส่งผลให้พุทธศิลป์ไทยในแต่ละยุคสมัยมีลักษณะความงามที่แตกต่างกันไปตามบริบททาง

สังคมและวัฒนธรรม (สมบัติ พลายน้อย , 2549) โดยทั่วไป นักประวัติศาสตร์ศิลป์ได้จำแนกพุทธ

ศิลปกรรมไทยออกเป็น 6 สมัยหลัก เพื่อแสดงให้เห็นถึงพัฒนาการของรูปแบบและแนวคิดทางศิลปะ ซึ่ง

สะท้อนการสืบทอดและปรับประยุกต์พุทธสุนทรียศาสตร์อย่างต่อเนื่องในดินแดนไทย ดังนี ้

1. สมัยทวารวดี (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 11–16) อาณาจักรทวารวดีตั้งอยู่บริเวณลุ่ม

แม่น้ำเจ้าพระยาตอนล่าง เช่น นครปฐม สุพรรณบุรี ลพบุรี และราชบุรี ถือเป็นยุคเริ่มต้นของพุทธ



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 55 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ศิลปกรรมในดินแดนไทย ลักษณะสำคัญของพุทธศิลป์สมัยนี้ได้รับอิทธิพลจากพุทธศิลปะอินเดียแบบ

อมราวดีและคุปตะ นิยมสร้างธรรมจักรตั้งบนแท่นร่วมกับรูปกวางหมอบ อันเป็นสัญลักษณ์ของธรรมจักร

ปฐมเทศนา พบพระพุทธรูปปูนปั้นและหินทรายที่มีพระพักตร์รูปไข่ พระขนงโก่ง พระเนตรโปน และพระ

นาสิกใหญ่ รวมถึงสถูปทรงกลมและจิตรกรรมตามคติอินเดีย เช่น ที่จังหวัดนครปฐม โดยภาพรวม พุทธ

ศิลป์สมัยทวารวดีเป็นพุทธศิลป์ยุคแรกท่ีแม้รูปแบบยังไม่ประณีตนัก แต่แฝงไว้ด้วยพลังศรัทธาอันแรงกล้า

และสะท้อนถึงพุทธสุนทรียศาสตร์ในสังคมไทยยุคต้น (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2556) 

 
ภาพที่ 3 พุทธศิลป์สมัยทราวด ี

ที่มา: https://www.matichonacademy.com/tour-story 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 56 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 

2. สมัยศรีวิชัย (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 13–18) อาณาจักรศรีวิชัยตั้งอยู่ในภาคใต้ของ

ประเทศไทย มีศูนย์กลางอยู่ที่แถบคาบสมุทร เช่น สุราษฎร์ธานี นครศรีธรรมราช พัทลุง และพังงา  

ลักษณะสำคัญได้รับอิทธิพลจาก พุทธศิลปะมหายาน โดยเฉพาะจากอินเดียและชวา (อินโดนีเซีย)นิยม

สร้างพระโพธิสัตว์ เช่น พระอวโลกิเตศวร และ พระวัชรสัตว์ พระพุทธรูปมีพระพักตร์อิ่มเอิบ พระวรกาย

สมส่วน พระเกศาเป็นก้นหอยสถาปัตยกรรม เช่น พระบรมธาตุไชยา ได้รับอิทธิพลจากศิลปะชวาแบบ 

“บุโรพุทโธ” จุดเด่น เป็นยุคที่พุทธศิลป์แสดงถึงความรุ่งเรืองของมหายานในภาคใต้ของไทย (Buddhist 

Arts of Thailand, 2018) 

 
ภาพที่ 4 พุทธศิลป์สมัยศรีวิชัย 

ที่มา: https://www.matichonacademy.com/tour-story 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 57 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

3. สมัยลพบุรี (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 16–19) เป็นยุคที่วัฒนธรรมเขมรเข้ามามี

อิทธิพลต่อภาคกลางของไทย เช่น ลพบุรี นครราชสีมา และสระบุรี ลักษณะสำคัญ ผสมผสานระหว่าง 

ศิลปะขอม และ พุทธศิลป์แบบมหายานและวัชรยาน พระพุทธรูปมีลักษณะ “เข้มแข็ง มั่นคง หน้าตรง” 

พระพักตร์รูปสี่เหลี่ยม พระเกศาใหญ่ พระรัศมีเป็นเปลวสถาปัตยกรรมเน้น ปรางและปราสาทหิน เช่น 

ปรางค์สามยอด (ลพบุรี) วัดและเทวสถานหลายแห่งใช้เป็นทั้งศาสนสถานของพุทธและพราหมณ์ จุดเด่น 

เป็นยุคที่แสดงถึงการผสมผสานระหว่างพุทธศาสนาและศาสนาฮินดูในดินแดนไทย (ศิลปะพระพุทธรูปใน

แต่ละสมัยของไทย, ออนไลน์) 

 
ภาพที่ 5 พุทธศิลป์สมัยลพบุร ี

ที่มา: https://share.google/W3wijwIe8TFMTD6pA 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 58 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

4. สมัยสุโขทัย (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 19–20) ถือเป็นยุคทองแห่งพุทธศิลป์ไทยแท้ 

เพราะเริ่มมีลักษณะทางศิลปะที่เป็นเอกลักษณ์ของไทยเอง ลักษณะสำคัญ ได้รับอิทธิพลจากศิลปะลังกา 

(เถรวาท)พระพุทธรูปมีพุทธลักษณะอ่อนช้อย สงบนิ่ง แสดงถึง ความงามแห่งจิตวิญญาณ มีพระพักตร์รูป

ไข่ พระโขนงโก่ง พระเนตรเรียวรี พระรัศมีเป็นเปลวเปรียวทรงจีวรบางแนบพระวรกาย ดูเบาและสง่า

งาม ตัวอย่างสำคัญ พระพุทธชินราช, พระพุทธสิหิงค์, พระอัฏฐารส สถาปัตยกรรม เช่น เจดีย์ทรงดอก

บัวตูม (เจดีย์วัดมหาธาตุ สุโขทัย) จุดเด่น สะท้อนแนวคิด “พุทธสุนทรียศาสตร์” อย่างแท้จริง คือความ

งามที่เกิดจากความสงบในใจ (Exploring the Marvels of Thai Art, 2025) 

 
ภาพที่ 6 พุทธศิลป์สมัยสโุขทัย 

ที่มา: https://share.googleN0EemtoNg9mErZW80 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 59 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

5. สมัยอยุธยา (ประมาณพุทธศตวรรษที่ 19–24) ช่วงนี้พุทธศิลป์มีความหลากหลายและ

ยิ่งใหญ่ตามความรุ่งเรืองของอาณาจักรอยุธยา ลักษณะสำคัญ พระพุทธรูปมีลักษณะงดงามแบบสมบูรณ์ 

พระพักตร์กลม พระโอษฐ์อมยิ้มเล็กน้อย พระรัศมีเป็นเปลว สถาปัตยกรรม เช่น เจดีย์ทรงระฆัง, พระ

ปรางค์, อุโบสถขนาดใหญ่มีการผสมผสานระหว่าง ศิลปะสุโขทัย ลพบุรี และจีนงานจิตรกรรมฝาผนัง

ภายในวัด เช่น วัดใหญ่ชัยมงคล วัดไชยวัฒนาราม บอกเล่าเรื่องพุทธประวัติและชาดก  จุดเด่น ศิลปะมี

ความวิจิตรอลังการ แสดงถึงพลังของศรัทธาและอำนาจของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย (ศักดิ์ชัย สาย

สิงห์, 2556) 

 
ภาพที่ 7 พุทธศิลป์สมัยอยุธยา 

ที่มา:  https://share.google/9o49Jc6R8qpOjLCoJ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 60 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

6. สมัยรัตนโกสินทร์ (ปัจจุบัน) (พุทธศตวรรษที่ 24–ปัจจุบัน) พุทธศิลป์ไทยในยุคนี้

ได้รับการอนุรักษ์และต่อยอดมาจากอยุธยา แต่มีการผสมผสานศิลปะจากตะวันตกเข้ามาด้วยลักษณะ

สำคัญ พระพุทธรูปยังคงรูปแบบอยุธยา แต่มีความละเอียดและสมจริงมากขึ้น  มีการสร้าง พระพุทธรูป

ปางต่าง ๆ เพื่อสื่อถึงเหตุการณ์ในพุทธประวัติ สถาปัตยกรรม เช่น วัดพระศรีรัตนศาสดาราม (วัดพระ

แก้ว) ที่งดงามประณีตสูงสุด งานจิตรกรรมฝาผนัง เช่น เรื่องรามเกียรติ์และไตรภูมิ มีรายละเอียดวิจิตร 

ปัจจุบันมีการสร้าง “พุทธศิลป์ร่วมสมัย” ท่ีใช้เทคนิคใหม่ ๆ แต่ยังคงสื่อสารธรรมะ จุดเด่น เป็นยุคที่พุทธ

ศิลป์ถูกใช้ทั ้งในเชิงศาสนาและเชิงศิลปะสมัยใหม่ สะท้อนความต่อเนื ่องระหว่างอดีตกับปัจจุบัน  

(Buddhist Arts of Thailand, 2018) 

 
ภาพที่ 8 พุทธศิลป์สมัยรัตนโกสินทร์ 

ที่มา: https://share.google/BS8QMwfrQwPYuKvyl 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 61 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 9 พัฒนาการพุทธศิลป์ไทยตั้งแต่อดีต-ปัจจุบัน 

สรุป 
ตั้งแต่สมัยทวารวดี สุโขทัย อยุธยา จนถึงรัตนโกสินทร์ พุทธศิลป์ไทยได้พัฒนาควบคู่กับ

ความเจริญของพระพุทธศาสนาในสังคมไทย โดยเฉพาะ สมัยสุโขทัย ได้รับการยกย่องว่าเป็น ยุคทองของ

พุทธศิลป์ไทย เนื่องจากพระพุทธรูปในยุคนี้มีพุทธลักษณะงดงาม อ่อนช้อย และสมดุล แสดงถึงความสงบ

ลุ่มลึกทางจิตวิญญาณ อันเป็นคุณลักษณะสำคัญของพระพุทธศาสนา ตัวอย่างที่เด่นชัด ได้แก่ พระพุทธ

ชินราช และ พระพุทธสิหิงค์ ซึ่งแสดงออกถึงความงามท่ีเกิดจากความสงบภายในและเมตตาธรรม ต่อมา

ใน สมัยอยุธยาและสมัยรัตนโกสินทร์ พุทธศิลป์ไทยได้พัฒนาไปสู่รูปแบบที่มีความวิจิตรอลังการมากขึ้น 

มีการผสมผสานอิทธิพลทางศิลปะจากหลากหลายวัฒนธรรม ทั้งสุโขทัย ลพบุรี จีน และตะวันตก แก่น

แท้ของพุทธศิลป์คือการสื่อสารหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นสำคัญ พุทธศิลป์ไทยจึงมิได้เป็นเพียง

งานศิลปะเพื่อการชื่นชมทางสายตา แต่เป็น ศิลปะเพื่อศรัทธา และ ศิลปะเพื่อการหล่อหลอมจิตใจ ที่ฝัง

รากลึกอยู่ในวิถีชีวิตของคนไทย 

ในบริบทนี้ พุทธสุนทรียศาสตร์ เป็นศาสตร์ว่าด้วยความงามในพุทธศิลป์ไทย จึงอาจมองได้

ว่าเป็นผลลัพธ์ของความงามท่ีเกิดจากศรัทธาในธรรมะ เป็นความงามท่ีประกอบด้วยทั้งมิติของ ความงาม

ทางสุนทรียะ (Aesthetic Beauty) และ ความงามทางจิตวิญญาณ (Spiritual Beauty) โดยมีรากฐานมา

จากพุทธศิลป์ในชมพูทวีป ก่อนจะค่อย ๆ พัฒนา งอกงาม และแปรรูปไปตามบริบทของดินแดนต่าง ๆ 

โดยเฉพาะในประเทศไทย ได้หลอมรวมความเชื่อ วัฒนธรรม และภูมิปัญญาท้องถิ่นเข้าด้วยกัน จนก่อ

เกิดเป็นพุทธศิลป์ไทย ที่มีเอกลักษณ์งดงาม ลึกซึ้ง และทรงคุณค่าทางจิตใจสืบต่อมาจนถึงปจัจุบัน 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 62 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 10 สรุปพัฒนาการพุทธศิลป์ไทยและอิทธิพลต่อพุทธศิลป์ 
สถูปเจดีย์ในพระพุทธศาสนาเป็นสัญลักษณ์ศักดิ์สิทธิ์ที่สืบทอดมาตั้งแต่สมัยอินเดียโบราณ 

โดยเริ่มจากการพูนดินฝังอัฐิธาตุผู้วายชนม์ พัฒนาเป็นศาสนสถานที่ซับซ้อน มหาสถูปแห่งนาลันทา ใน
ไทย สถูปเจดีย์ได้รับอิทธิพลจากศิลปะอินเดยี ศรีลังกา และพม่า ก่อนจะปรับให้เข้ากับศิลปะพื้นถ่ินในยุค
ทวารวดี สุโขทัย อยุธยา และรัตนโกสินทร์ จากนักวิชาการ ช้ีให้เห็นว่าสถูปเจดีย์สะท้อนคติความเช่ือและ
ศรัทธาในพระพุทธศาสนา ผ่านองค์ประกอบเชิงสัญลักษณ์ เช่น หรรมิกา ฉัตร และฐานระเบียง ที่แสดง
ถึงจักรวาลในคติพุทธ ศาสนสถานเป็นหลักฐานทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมที่สำคัญในการศึกษา
ความเป็นมาของสังคมไทยและเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ สะท้อนถึงพลังศรัทธาและการปรับตัวทาง
ศิลปกรรมที่สอดรับกับยุคสมัย ทำให้สถูปเจดีย์ยังคงเป็นศูนย์รวมแห่งความศรัทธาและวัฒนธรรมสืบจน
ปัจจุบัน 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 63 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เอกสารอ้างอิง 
กรมศิลปากร. (2544). คู่มือถวายความรู้แด่พระสังฆาธิการในการดูแลรักษามรดกทางศิลปวัฒนธรรม 

(พิมพ์ครั้งท่ี 3). กรุงเทพมหานคร: บริษัท สำนักพิมพ์สมาพันธ์ จำกัด. 
กมล คุปต์. (2538). พุทธศิลป์อินเดีย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์ศิลปวัฒนธรรม. 
กีรติ บุญเจือ. (2522). ปรัชญาศิลปะ. กรุงเทพฯ: ไทยวัฒนาพานิช. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2540). ธรรมบทแปล ภาค 2. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2542). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพมหานคร: บริษัท 

อักษรเจริญทัศน์ จำกัด. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2544). อารยธรรมไทย. กรุงเทพฯ: มติชน. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2556). พุทธศิลป์. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เมืองโบราณ. 
สมบัติ พลายน้อย. (2549). ศิลปะและวัฒนธรรมเอเชีย. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 
สุเชาวน์ พลอยชุม. (2534). ศิลปะกับสังคมไทย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
Buddhist Arts of Thailand. (2018 ) .  Buddhist arts in Thai history. Nonthaburi: Sukhothai 

Thammathirat Open University. 
BrainArt. (2025 ) .  Exploring the marvels of Thai art through the ages. Retrieved from 

https://brainart.co/exploring-thai-art/ 
โรงหล ่อพระจ ินต ์ตระการ. (2025). ศ ิลปะพระพุทธร ูปในแต ่ละสม ัยของไทย. ส ืบค ้นจาก 

https://www.jinttrakan.com/blog/12931 

 
  


