
วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 34 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

บริบทการเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กบับทบาทพระสงฆ์ 
ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

THE LEARNING CONTEXT OF THE 21ST CENTURY AND THE ROLE 

OF BUDDHIST MONKS IN PROPAGATING BUDDHISM 

 
นพขวัญ นาคนวล1 พระมหาอกนิษฐ์ สิริปญฺโญ (อาจวิชัย)2 

ปกรณ์กฤษ หวังกุ่ม3 และพระมหาวีรพล กตปุญโฺญ (ดวงก้อม)4 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี1, 2,  

โรงเรียนบ้านช่องกลิ้งช่องกรด3 วัดอรัญญิการาม4 
Nopkwan Naknuan1 Phra Maha Akanit Siripanyo (Achawichai)2  

Pakonkrit Wangkum3 and Phramaha Weeraphon katapunno (Duangkom)4 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhapanya Sri Dvaravati Sangha College1, 2, 

Chongklingchongkrod School3 Aranyikaram Temple4 

E-mail: poideng28@gmail.com 

(Received : October 26, 2025; Revised December 16, 2025; Accepted 29 December 29, 2025) 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มุ่งอธิบายบริบทการเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กับบทบาทพระสงฆ์ในการเผยแผ่

พระพุทธศาสนา โดยตั้งอยู ่บนข้อเท็จจริงว่าโลกดิจิทัลได้เปลี่ยนรูปแบบการรับรู ้ การสื่อสาร และ
พฤติกรรมการเรียนรู้ของผู้คนอย่างรวดเร็ว การธำรงคุณค่าพระธรรมจึงต้องอาศัยการบูรณาการระหว่าง
แก่นสาระทางพุทธธรรมกับนวัตกรรมการเรียนรู้สมัยใหม่ ภายใต้กรอบพระธรรมวินัยและความร่วมมือ
ของพุทธบริษัททั้ง 4 บทความสังเคราะห์บทเรียนเชิงประวัติศาสตร์ตั้งแต่ปฐมเทศนาถึงการสังคายนา 
ตลอดจนการขยายพระศาสนาสู่สุวรรณภูมิ เพื่อชี้ให้เห็นต้นแบบการสื่อสารที่กระชับ ชัดเจน มุ่งผลลัพธ์
เชิงเปลี่ยนแปลง ควบคู่กับการรักษาความถูกต้องของเนื้อหาและวินัยสงฆ์ 

กรอบข้อเสนอประกอบด้วย 4 มิติหลักของบทบาทพระสงฆ์ในยุคใหม่ ได้แก่ (1) ผู้นำทาง
จิตวิญญาณและครูของสังคม และยกระดับการรู้เท่าทันสื่อ คุณธรรม และปัญญา (2) นักออกแบบการ
เรียนรู้เชิงประสบการณ์ แปลงหลักธรรมเป็นกิจกรรมสั้น กระชับ มีส่วนร่วม วัดผลได้ และตอบจริต
ผู้เรียน (3) นักสื่อสารสาธารณะ ใช้สื่อสังคม พอดแคสต์ ไลฟ์สตรีม เว็บไซต์ แอปพลิเคชัน และคอนเทนต์
หลายภาษา เพื่อขยายการเข้าถึงโดยไม่กระทบแก่นธรรม และ (4) ผู้ประสานเครือข่าย สร้างเครือข่าย
สังคมพระพุทธศาสนา การเชื่อมวัด โรงเรียน มหาวิทยาลัย ชุมชน ภาคธุรกิจ และเครือข่ายนานาชาติ 

ดังนั้นการยึดแนวปฏิบัติที่ดี (Best Practice) เป็นกลไกขับเคลื่อน โดยเปลี่ยนความรู้ฝังลึก
ให้เป็นคู่มือ สื่อการสอน และฐานข้อมูล กำหนดตัวชี้วัดผลลัพธ์ทั ้งด้านพฤติกรรม สังคม และจิตใจ 
ดำเนินวงจรปรับปรุง และบ่มเพาะวัฒนธรรมการเรียนรู้ตลอดชีวิต บทสรุปชี้ว่า ความสำเร็จของการเผย



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 35 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

แผ่ในศตวรรษที่ 21 อยู่ที่การบูรณาการธรรมะ + เทคโนโลยี ภายใต้พระธรรมวินัย โดยมีพระสงฆ์เป็น
แกนนำ เชื่อมพุทธบริษัททั้ง 4 เพื่อประโยชน์สุขมหาชน 

คำสำคัญ :  การเรียนรู้ศตวรรษท่ี 21, พระสงฆ์, การเผยแผ่พระพุทธศาสนา, พุทธบูรณาการ 

Abstract 
This article aims to explain the learning context of the 21st century together with 

the role of Buddhist monks in disseminating Buddhism. It is grounded in the fact that the 

digital world has rapidly transformed people’s perception, communication, and learning 

behaviors. Preserving the value of the Dhamma therefore requires an integration of core 

Buddhist principles with modern learning innovations, under the framework of the monastic 

discipline and the collaboration of the four Buddhist communities. The article synthesizes 

historical lessons from the First Sermon to the Buddhist Councils, as well as the expansion of 

Buddhism into Suvarnabhumi, in order to highlight models of communication that are concise, 

clear, outcome-oriented, and transformative, while maintaining accuracy of content and 

adherence to the monastic code. 

The proposed framework consists of four key dimensions of the role of monks in 

the modern era: 

(1) Spiritual leaders and teachers of society, who elevate media literacy, morality, 

and wisdom; 

(2) Designers of experiential learning, who transform Dhamma principles into 

short, concise, participatory, measurable activities that suit learners’ dispositions; 

(3) Public communicators, who utilize social media, podcasts, livestreams, 

websites, applications, and multilingual content to expand accessibility without compromising 

the essence of the Dhamma; and 

(4) Network facilitators, who build Buddhist social networks connecting temples, 

schools, universities, communities, the business sector, and international partners. 

Thus, adopting good practices serves as the driving mechanism—by transforming 

tacit knowledge into manuals, teaching materials, and databases; establishing indicators of 

behavioral, social, and mental outcomes; implementing continuous improvement cycles; and 

cultivating a culture of lifelong learning. The article concludes that the success of Buddhist 

dissemination in the 21st century lies in integrating Dhamma and technology under the 

monastic discipline, with monks serving as key leaders linking the four Buddhist communities 

for the welfare and happiness of the public. 

Keywords : 21st Century Learning, Buddhist Monks, Propagation of Buddhism, Buddhist 

Integration 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 36 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

บทนำ  
พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้ทรงประเสริฐถึงเพียงน้ัน ก็ทรงมอบความเป็นใหญ่ไว้ในหมู่สงฆ์ในการ

ทำสังฆกรรมต่าง ๆ คณะสงฆ์ทั้งหมดล้วนถูกกำหนดให้ต้องฝากชีวิตและความเป็นอยู่ไว้กับคฤหัสถ์ ความ
ยั่งยืนของพระพุทธศาสนา จำเป็นต้องได้รับการขับเคลื่อนโดยพุทธบริษัททั้ง 4 เพื่อให้การสืบสานพระ
ธรรมคำสอนดำเนินไปอย่างมั่นคง ท่ามกลางกระแสโลกาภิวัตน์และสังคมไร้พรมแดน ทั้งนี้ นับตั้งแต่เมื่อ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสรู้เป็นพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว ได้เสด็จไปยังป่าอิสิปตนมฤคทายวัน 
แขวงเมืองพาราณสี เพื ่อทรงแสดงปฐมเทศนา คือ ธัมมจักกัปปวัตตนสู ตร แก่พระปัญจวัคคีย์ 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539: 15) ซึ ่งนับเป็นจุดเร ิ ่มต้นแห่งการประกาศ
พระพุทธศาสนาให้ดำรงอยู่และแผ่ขยายสู่โลกตราบเท่าทุกวันนี้ 

เมื่อพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงธัมมจักกัปปวัตตนสูตร เป็นปฐมเทศนาแก่พระปัญจ
วัคคีย์ ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน เมืองพาราณสี ครั้นจบพระธรรมเทศนา ดวงตาเห็นธรรมอันปราศจาก
ธุลีมลทินก็ได้เกิดขึ้นแก่พระโกณฑัญญะ ทำให้ท่านบรรลุเป็นพระโสดาบัน และได้กราบทูลขออุปสมบท
ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 8 ถือเป็นพระภิกษุรูปแรกในพระพุทธศาสนา วันนั้นเองจึงนับเป็นวันที่พระ
รัตนตรัยเกิดขึ้นครบถ้วนเป็นครั้งแรกในโลก ต่อมาพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงพระธรรมเทศนาอื่น ๆ เพื่อ
โปรดพระปัญจวัคคีย์ที่เหลืออีก 4 รูป จนล้วนบรรลุเป็นพระอรหันต์ทั้งหมด หลังจากนั้น พระองค์ได้ทรง
แสดงอนัตตลักขณสูตร อันเป็นหลักธรรมสำคัญว่าด้วยความไม่เที่ยงและไม่ใช่ตัวตน ส่งผลให้พระปัญจ
วัคคีย์บรรลุพระอรหันต์โดยพร้อมเพรียงกัน ต่อจากนั้น พระพุทธองค์ได้เสด็จไปโปรดพระยสะและสหาย
อีก 54 ท่าน จนบรรลุพระอรหันต์ทั ้งหมด รวมกับพระองค์แล้วมีพระอรหันต์ทั้ งสิ ้น 61 พระองค์ 
พระพุทธเจ้าจึงทรงมีพระดำริให้พระสาวกออกประกาศพระศาสนาเพื่อประโยชน์สุขแก่ชนท้ังหลาย 

เมื่อพระพุทธเจ้าทรงประกาศพระศาสนาอยู่ 45 พรรษา ครั้นเมื่อพระชนมายุได้ 80 พรรษา 
ก็ทรงดับขันธปรินิพพาน หลังจากนั้น เหล่าพระสาวกได้ร่วมกันสืบทอดพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่อง แม้
เวลาผ่านไปหนึ่งศตวรรษหลังพุทธปรินิพพาน พระศาสนาก็เริ่มแตกนิกายเป็นเถรวาทและมหายาน 
อย่างไรก็ตาม เมื่อใดที่พระศาสนาเกิดความคลาดเคลื่อนหรือมัวหมอง พระอรหันต์และสาวกผู้ทรงธรรม
จะช่วยกันชำระสังคายนาพระธรรมวินัยให้ถูกต้องบริสุทธิ์ ซึ่งมีการทำสังคายนาสำคัญถึง 3 ครั้งในช่วง
สามศตวรรษแรกแห่งพระพุทธศาสนา ในสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช พระพุทธศาสนาได้เจริญรุ่ งเรือง
สูงสุด แต่ก็เกิดปัญหาเดียรถีย์ปลอมบวชปะปน พระโมคคัลลีบุตรติสเถระจึงได้ทำสังคายนาครั้งที่ 3 
ประมาณ พ.ศ. 235 แล้วจัดตั้งพระสมณทูต 9 สายออกเผยแผ่พระพุทธศาสนาไปทั่วทิศ รวมถึงคณะ
พระโสณะและพระอุตตระที่มายัง สุวรรณภูมิ หรือเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ได้แก่ ไทย พม่า ลาว กัมพูชา 
เวียดนาม และอินโดนีเซีย ทำให้ภูมิภาคนี้รับอิทธิพลพระพุทธศาสนามาแต่โบราณ ต่อมาในระหว่าง พ.ศ. 
1300–1700 พระพุทธศาสนาในอินเดียเสื่อมลงจากการรุกรานของศาสนาอื่นและการทำลายวัดวา
อารามโดยกองทัพมุสลิม จนสูญสิ้นจากแผ่นดินอินเดีย แต่ด้วยอานิสงส์จากการเผยแผ่ของพระเจ้าอโศก



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 37 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

มหาราช พระธรรมคำสอนยังดำรงอยู่ในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้และประเทศใกล้เคียง (ดวงเดือน 
พันธุมนาวิน และ เพ็ญแข ประจนปัจจนึก, 2520: 46) 

ในบริบทของการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วใน ศตวรรษที่ 21 ที่เทคโนโลยีและความ
สะดวกสบายทางวัตถุเข้าครอบงำวิถีชีวิตของผู้คน จนอาจทำให้เกิดการละเลยด้านจิตใจและจริยธรรม 
การธำรงรักษาพระพุทธศาสนาให้มั่นคงและยั่งยืนจึงเป็นภารกิจสำคัญที่ต้องอาศัยการผนึกกำลังของ 
พุทธบริษัททั้ง 4 โดยเฉพาะอย่างยิ่ง พระสงฆ์ อันเป็นกำลังหลักในการเผยแผ่ จะต้องปรับบทบาทให้
สอดคล้องกับ บริบทการเรียนรู้ในศตวรรษท่ี 21 ด้วยการ ฟื้นฟู สืบสาน และประยุกต์หลักพุทธธรรม นำ
คำสอนมาปรับใช้ให้เข้ากับสภาพสังคมและวัฒนธรรมสมัยใหม่ ใช้เทคโนโลยีในการเผยแผ่ นำเครื่ องมือ
และวิธีการสื่อสารสมัยใหม่มาใช้เพื่อเข้าถึงผู้คนในวงกว้าง และการพัฒนาท้ังปัญญาและจิตใจ ทำให้พระ
ธรรมคำสอนยังคงคุณค่าและเป็นประโยชน์ในการพัฒนามนุษย์อย่างสมบูรณ์ และประยุกต์หลักพุทธ
ธรรมให้สอดคล้องกับสภาพสังคม วัฒนธรรม และความเปลี่ยนแปลงของโลก เพื่อให้พระธรรมคำสอนคง
คุณค่าในการพัฒนามนุษย์ท้ังทางปัญญาและจิตใจ 

บทบาทพระสงฆ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

การศึกษาเป็นปัจจัยที่สำคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาประเทศชาติ ทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม 
และการเมือง ซึ่งเป็นการเตรียมประชาชนให้มีคุณภาพ โดยการจัดการศึกษาของชาตินั้นจะต้องมีความ
สอดคล้องกับนโยบายทางด้านเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง เพราะการจัดการศึกษาต้องตอบสนองการ
เปลี่ยนแปลงของแต่ 

บทบาทของพระสงฆ์ในครั้งพุทธกาล  
พระสงฆ์ในอดีตได้แสดงบทบาทในการแนะนำ สั่งสอน และเผยแผ่ธรรมแก่ประชาชน 

เพื่อให้ประชาชนมีความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง รู้จักฝึกจิต ฝึกปัญญา และประพฤติตนอยู่ในศีลธรรม 
พร้อมทั้งอยู่ร่วมกันด้วยความสงบสุข จึงกล่าวได้ว่า “พระสงฆ์ในอดีตทำหน้าที่เป็นครูของสังคมและเป็น
ผู้นำทางด้านภูมิปัญญาของสังคม” 

นับตั้งแต่สมัยพุทธกาล ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ เมื่อวันเพ็ญ
เดือนวิสาขะ ก่อนพุทธศักราช 45 ปี การอุบัติขึ้นของพระพุทธองค์ได้รับการยกย่องว่าเป็นการอุบัติขึ้น
ของเอกบุรุษผู้หาผู้ใดเปรียบมิได้ในโลก เป็นเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นได้ยากในโลก และเป็นการอุบัติขึ้นเพื่อ
ประโยชน์ เกื้อกูล และความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ท้ังหลาย 

บุคคลผู้เป็นเอก คือ พระตถาคต อรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า เมื่อพระองค์เกิดขึ้นในโลก ย่อม
เกิดขึ้นเพื่อเกื้อกูลแก่คนหมู่มาก เพื่อความสุขแก่คนหมู่มาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์ เพื่อ
เกื้อกูล และเพื่อสุขแก่เทวดาและมนุษย์ท้ังหลาย (องฺ.เอกก. (ไทย) 20/170/22) 

พระผู้มีพระภาคเจ้าผู้ทรงประเสริฐถึงเพียงน้ัน ก็ทรงมอบความเป็นใหญ่ไว้ในหมู่สงฆ์ในการ
ทำสังฆกรรมต่าง ๆ อย่างไรก็ตามคณะสงฆ์ทั้งหมดล้วนถูกกำหนดให้ต้องฝากชีวิตและความเป็นอยู่ไว้กับ
คฤหัสถ์ เริ่มตั้งแต่อาหารซึ่งต้องดำรงชีพด้วยการบิณฑบาต คืออาหารที่คฤหัสถ์ถวาย ตลอดจนถึงปัจจัย 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 38 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

4 อื่น ๆ ได้แก่ เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค ก็ล้วนได้รับจากคฤหัสถ์ทั้งสิ้น เมื่อพิจารณาใน
ด้านคุณธรรม พระสงฆ์ย่อมมีหน้าที่ตอบแทนคุณของคฤหัสถ์ด้วยการช่วยเหลือผู้อื่นให้พ้นจากความทุกข์ 
โดยอาศัยเมตตาและกรุณาเป็นพื้นฐาน ผ่านการสั่งสอนธรรม การให้คำแนะนำในการดำเนินชีวิต และ
การเป็นแบบอย่างแห่งความดีงามทางจริยธรรมแก่สังคม (พระราชวรมุนี (ป. อ. ปยุตฺโต), 2527: 197) 

พระพุทธเจ้ายังแสดงบทบาทหน้าท่ีของพระสงฆ์ท่ีควรปฏิบัติต่อคฤหัสถ์ 6 ประการ คือ 
1. ห้ามไม่ให้ทำความช่ัว 
2. ให้ตั้งอยู่ในความดี 
3. อนุเคราะห์ด้วยน้ำใจอันงาม 
4. ให้ได้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง 
5. ทำสิ่งที่เคยฟังแล้วให้แจ่มแจ้ง และ 
6. บอกทางแห่งความสุขความเจริญ (สวรรค์) (ที.ปา. (ไทย) 11/272/207) 

บทบาทของพระสงฆ์นั้นมิได้เกิดขึ้นเพียงจากการได้รับสถานภาพทางสมมุติ แต่มีรากฐาน
จากการบรรลุธรรมตามลำดับขั ้น ได้แก่ พระโสดาบัน สกทาคามี อนาคามี และอรหันต์ ซึ ่งเป็น
กระบวนการที่ตั้งอยู่บนปัจจัยภายใน คือ ทิฏฐิ หรือ ญาณทัศนะ ที่หลุดพ้นจากกิเลสในแต่ละระดับ 
ควบคู่กับการเกิดขึ้นของจิตสำนึกแห่งความสังวรระวังตน ส่งผลให้มี ศีล อันเกิดจากความรู้แจ้ง มิใช่จาก
บัญญัติภายนอก แม้ในช่วงแรกที่พระพุทธเจ้ายังมิได้ทรงตั้งพระวินัย บทบาทของพระสงฆ์ก็ย่อมดำรงอยู่
ได้ด้วยปัจจัยภายในเหล่านี้ 

โดยสรุป แม้บทบาทของพระสงฆ์จะเริ่มต้นจากปัจจัยภายใน แต่การธำรงอยู่และพัฒนา
อย่างมั่นคงของพระสงฆ์จำเป็นต้องอาศัยปัจจัยภายนอก โดยเฉพาะบทบาทของชาวบ้านที่มีส่วนเกื้อหนุน
ให้พระสงฆ์สามารถดำรงตนเป็นเนื้อนาบุญ และปฏิบัติหน้าที่เพื่อประโยชน์สุขของสังคมทั้งปวง ผ่าน
บทบาทหลักทั้ง 6 ประการที่ได้กล่าวไว้แล้ว 

พระเทพเวที (ป.อ. ปยุตฺโต) กล่าวว่า การปกครองคณะสงฆ์หรือสถาบันสงฆ์ในสมัย
พุทธกาลนั้น พระพุทธเจ้าทรงดูแลด้วยพระองค์เอง ทรงอยู่ในฐานะประมุข และทรงให้ความสำคัญอย่าง
เสมอภาคในการบัญญัติสิกขาบทต่าง ๆ พระองค์จะทรงกระทำกิจกรรมทางศาสนาร่วมกับสงฆ์ (สังฆ
กรรม) ด้วยตนเอง และการดำเนินสังฆกรรมต่าง ๆ ต้องได้รับเสียงเอกฉันท์จากคณะสงฆ์จึงจะสามารถ
ดำเนินต่อไปได้ สิ่งนี้ทำให้พระพุทธศาสนาเผยแผ่ไปอย่างรวดเร็ว 

สิ่งที่พระพุทธองค์ทรงทิ้งไว้เป็นมรดกสู่ปัจจุบัน คือ พระธรรมวินัย ซึ่งเป็นหลักในการที่
สถาบันสงฆ์จะใช้เป็นเครื่องมือในการสร้างสรรค์สิ่งดีงามให้กับชาวโลก และจะเป็นสิ่งที่กำหนดบทบาท
หรือจุดยืนในด้านความสัมพันธ์ระหว่างสงฆ์กับสังคมชาวโลก ทั้งในปัจจุบันและอนาคต 

ตามหลักพระพุทธศาสนา ได้กำหนดบทบาทหน้าท่ีของพระสงฆ์ออกเป็น 2 ส่วน ดังนี้ 
1) ความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์กับสังคมสงฆ์ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 39 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

หมายถึงความสัมพันธ์ระหว่างพระสงฆ์ด้วยกันเอง ซึ่งเห็นได้ชัดเจนจากบทบัญญัติต่าง ๆ 
ในพระวินัย เช่น การอยู่ร่วมกันเป็นวัด การกำหนดเขตสีมาอุโบสถ การปวารณา การกรานกฐิน รวมถึง
พุทธบัญญัติที่กำหนดให้สงฆ์เป็นใหญ่ในกิจการต่าง ๆ ซึ่งเรียกว่าสังฆกรรม เช่น การอุปสมบท การระงับ
อธิกรณ์ และข้อกำหนดเกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล เช่น การเคารพกันตามลำดับอาวุโส เป็นต้น 

2) ความสัมพันธ์ในสังคมส่วนรวม ระหว่างพระสงฆ์กับคฤหัสถ์ 
พระสงฆ์ถูกกำหนดให้ดำรงชีวิตโดยอาศัยคฤหัสถ์ เริ่มตั้งแต่อาหารซึ่งพระสงฆ์ดำรงชีวิตอยู่

ด้วยการบิณฑบาต คืออาหารที่คฤหัสถ์ถวาย ตลอดจนถึงปัจจัย 4 อื่น ๆ ความเป็นอยู่ของพระสงฆ์จึง
ผูกพันกับคฤหัสถ์อย่างแน่นแฟ้น เป็นข้อบังคับอยู่ในตัวที่ทำให้พระสงฆ์ต้องอยู่ร่วมกับและเกื้อกูลแก่
สังคมของคฤหัสถ์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2540: 194–195) 

บทบาทของพระสงฆ์หลังพุทธกาลเปลี ่ยนแปลงไปจากยุคพุทธกาล หากพิจารณา
บทบาทของพระสงฆ์ในการพัฒนาชุมชน สามารถแบ่งออกได้เป็น 2 ลักษณะ ได้แก่ 

1) บทบาทหลัก หรือบทบาทโดยตรงของพระสงฆ์ 
คือการเป็นผู้นำชุมชนในทางจิตใจ เสริมสร้างศีลธรรมและสติปัญญาที่ถูกต้องแก่ชุมชน ซึ่ง

ถือเป็นบทบาทสำคัญยิ่ง เป็นรากฐานของความเจริญและความสุขท่ีแท้จริงของสังคม 
2) บทบาทรอง 
ในบางกรณี พระสงฆ์อาจมีบทบาทอื่นที่จำเป็นและเหมาะสม เช่น ในฐานะผู้ได้รับแรง

ศรัทธาจากชาวบ้าน พระสงฆ์อาจแนะนำประชาชนในท้องถิ่นให้เห็นแนวทางในการพัฒนาด้านวัตถุที่
เหมาะสม เป็นผู้ประสานให้ชาวบ้านรวมตัวกันในการพัฒนาชุมชน หรือให้วัดเป็นสถานที่สำหรับการ
รวมกลุ่มทำกจิกรรม เป็นต้น (พระครูสิริสุตานุยุต (สมาน จนฺทรํสี), 2559: 14) 

พระไพศาล วิสาโล ได้กล่าวถึงบทบาทของพระสงฆ์ว่า โดยประเพณีนั้น พระสงฆ์ไม่ไดท้ำ
หน้าที่เพียงสอนธรรมเท่านั้น หากยังมีบทบาทในทางโลกอีกด้วย เช่น การสอนวิชาชีพ ขุดบ่อน้ำ สร้าง
สะพาน และเป็นผู้ไกล่เกลี่ยระงับความขัดแย้งในหมู่บ้าน เป็นต้น วัดจึงไม่ใช่เพียงสถานที่อบรมสั่งสอน
ศีลธรรมจรรยาและประกอบพิธีกรรมเท่าน้ัน (พระไพศาล วิสาโล, 2546: 91) 

รุ่ง แก้วแดง กล่าวว่า พระสงฆ์ได้ทำหน้าที่ในการพัฒนาจิตใจของคนในสังคมให้อยู ่ใน
ทำนองคลองธรรมมากขึ้น โดยการปลูกฝังศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม และค่านิยมอันดีแก่ประชาชน
จากรุ่นหนึ่งสู่รุ่นหนึ่งมาเป็นเวลานาน อีกทั้งยังเป็นการสืบทอดพระพุทธศาสนาให้คงอยู่ต่อไปด้วย   (รุ่ง 
แก้วแดง, 2545: ข) 

บทบาทของพระสงฆ์เป็นหัวใจสำคัญในการธำรงพระพุทธศาสนาและเป็นเสาหลักทาง
ปัญญาและจริยธรรมของสังคมมาตั้งแต่พุทธกาล โดยพระสงฆ์ในอดีตทำหน้าที่เป็น “ครูของสังคมและ
ผู้นำทางด้านภูมิปัญญา” มีภารกิจหลักในการแนะนำ สั่งสอนธรรม ฝึกจิต และเป็นแบบอย่างแห่งความดี
งาม เพื่อให้คฤหัสถ์อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขและพ้นทุกข์ ซึ่งเป็นการตอบแทนคุณแก่คฤหัสถ์ผู้ถวายปัจจยัสี่ 
บทบาทนี้ถูกกำหนดเป็นหน้าที่ 6 ประการ คือ ห้ามทำช่ัว ให้ตั้งในความดี อนุเคราะห์ด้วยน้ำใจ ให้ได้ฟัง



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 40 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

และทำสิ่งท่ีฟังแล้วให้แจ่มแจ้ง และบอกทางแห่งความสุขความเจริญ แม้ว่ารากฐานของบทบาทจะมาจาก 
ทิฏฐิ ภายใน แต่การธำรงอยู่ของสงฆ์ต้องอาศัยการเกื้อหนุนจากชาวบ้าน สังคมสงฆ์ดำรงอยู่ด้วยพระ
ธรรมวินัยที่พระพุทธองค์ทรงมอบไว้เป็นมรดก หลังพุทธกาล บทบาทของพระสงฆ์ได้ขยายตัว  แบ่งเป็น 
บทบาทหลักโดยตรง คือการเป็นผู้นำทางจิตใจและศีลธรรม และ บทบาทรอง คือการใช้ศรัทธาในการ
เป็นผู้ประสานงานและแนะนำการพัฒนาชุมชนด้านวัตถุ เช่น การสอนวิชาชีพ การสร้างสาธารณูปโภค 
และการไกล่เกลี่ยความขัดแย้ง ทำให้วัดเป็นมากกว่าศูนย์กลางพิธีกรรมแต่เป็นศูนย์กลางของการพฒันา
ทั้งปวง 

แนวคิดปรัชญาทางการศึกษา 

การศึกษาเป็นปัจจัยที่สำคัญอย่างยิ่งต่อการพัฒนาประเทศชาติ ทั้งในด้านเศรษฐกิจ 
สังคม และการเมือง ซึ่งเป็นการเตรียมประชาชนให้มีคุณภาพ โดยการจัดการศึกษาของชาตินั้น
จะต้องมีความสอดคล้องกับนโยบายทางด้านเศรษฐกิจ สังคม และการเมือง เพราะการจัดการศึกษา
ต้องตอบสนองการเปลี่ยนแปลงของแต่ละสังคม ฉนั้นการจัดการศึกษาที่แตกต่างกันต้องตอบตาม
วัตถุประสงค์ของสังคมและสถานการณ์ทางสังคมในแต่ละยุคสมัย ปรัชญาการศึกษา จึงเป็นสิ่งสำคัญ
ในการกำหนดแนวทางในการพัฒนาประเทศ เพราะเป็นพื้นฐานของความรู้ความเช่ือพื้นฐานที่ใช้เป็น
หลักการ และแนวคิดการในการกำเนิดการจัดการศึกษาอย่างมีประสิทธิภาพและตามความต้องการ
ของบริบท สังคม ชุมชน (ณพัฐธิกา ปิติเลิศศิริกุล และจร ประสงค์สุข , 2566: 512) 

การศึกษา คือ การสร้างคนให้มีความรู้ ความสามารถ มีทักษะพื้นฐานที่จําเป็น มี
ลักษณะนิสัยจิตใจที่ดีงาม ช่วยให้คนเจริญงอกงามทั้งทางปัญญา จิตใจ ร่างกาย และสังคม การศึกษา
จึงจำเป็นมากของชีวิต นอกเหนือจากความจําเป็นในปัจจัยทั้ง 4 คือ ด้านที ่อยู ่อาศัย อาหาร
เครื่องนุ่งห่ม และยารักษาโรค การศึกษาจึงเป็นปัจจัยที่ 5 ของชีวิต เป็นปัจจัยที่สำคัญที่สุดของชีวิต
ในโลกที่มีกระแสความเปลี่ยนแปลงทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีอย่าง รวดเร็ว และส่งผล
กระทบให้วิถีชีวิตต้องเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว การศึกษาที่ช่วยให้ทุกคนมีชีวิตที่ดี มีควา มสุข 
จะต้องมีลักษณะที่สำคัญ ดังนี้ 

1) เป็นการศึกษาที่ให้ความรู้ และทักษะพื้นฐานที่จําเป็นอย่างเพียงพอ เช่น ความรู้
และ ทักษะทางด้านภาษา การคิดคํานวณ ความเข้าใจหลักการทางวิทยาศาสตร์ และเทคโนโลยี เป็น
ต้น จึงจะเพียงพอกับความต้องการและความจําเป็นที่จะยกระดับคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้น  

2) การศึกษาทำให้คนฉลาด มีเหตุผล คิดเป็น แก้ปัญหาเป็น และรู้จักวิธีแสวงหา
ความรู้เพื่อพัฒนาตนเอง และการงานอาชีพ 

3) การศึกษาต้องสร้างนิสัยที่ดีงาม ให้เกิดขึ ้นกับผู้เรียน โดยเฉพาะนิสัยรักการ
เรียนรู้ และนิสัยอื่นๆ เช่น ความเป็นคนซื่อสัตย์ ขยัน อดทน รับผิดชอบ  

4) การศึกษาต้องสร้างความงอกงามทางร่างกาย มีสุขภาพพลามัยที่ดี รู้จักรักษาตน
ให้ แข็งแรง ปลอดจากโรคภัยไข้เจ็บและสารพิษ 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 41 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

5) การศึกษาต้องทำให้ผู้เรียนไม่เห็นแก่ตัว เห็นประโยชนส่วนรวมมาก่อน และให้
ความร่วมมือกับผู้อื่นในสังคม อยู่ร่วมกับผู้อื่นต้องช่วยเหลือผู้อื่น ช่วยสร้างสังคมที่สงบสุข รักษาสิ่ง
แวดลอมให้ยั่งยืน 

6) การศึกษาต้องทำให้คนมีทักษะการงานอาชีพที่เพียงพอกับการเขาสู่การงาน
อาชีพ รู้จักการประกอบอาชีพ และรู้จักพัฒนาการงานอาชีพ 

ทั้ง 6 ประการเป็นพื้นฐานทางการศึกษาที่คนจะต้องได้รับรู้อย่างทั่วถึงทุกคน ถ้าทุกคน
ได้รับอย่างครบถ้วนเพียงพอ จะทำให้เกิดทักษะและลักษณะนิสัยที่พึงประสงค์  

แนวคิดปรัชญาทางการศึกษาในศตวรรษที่ 21 มุ่งเน้นการพัฒนามนุษย์ให้เป็นผู้เรียน
รู้ตลอดชีวิต มีความสามารถคิดวิเคราะห์ สร้างสรรค์ และปรับตัวให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงของโลก
ยุคดิจิทัล โดยยึดผู้เรียนเป็นศูนย์กลางและใช้การบูรณาการความรู้กับคุณธรรม เพื่อให้เกิดการเรียนรู้
อย่างมีความสำคัญ ในบริบทนี้ พระสงฆ์ ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณและครูแห่งสังคม มีบทบาท
สำคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้สอดคล้องกับการเรียนรู ้ในศตวรรษที่ 21 ผ่านการใช้สื่อ 
เทคโนโลยี และวิธีการสอนที ่สร้างแรงบันดาลใจ ส่งเสริมการคิดเชิงพุทธ ( Buddhist Critical 
Thinking) และคุณธรรมจริยธรรมควบคู่กับปัญญา การเผยแผ่ธรรมในยุคใหม่ไม่ใช้แค่การถ่ายทอด
คำสอนเท่านั้น แต่จะต้องมีกระบวนการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างพระสงฆ์กับประชาชน เพื่อสร้างสังคม
แห่งปัญญาและสันติสุขตามแนวทางพระพุทธศาสนา 

ความหมายของแนวคิดปรัชญาการศึกษา 
“ปรัชญา” เป็นศัพท์บัญญัติของพระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหมื่นนราธิปพงศ์ประพันธ์ มา

จากรากศัพท์สันสกฤตว่า ชฺญา แปลว่า รู ้ เข้าใจ เติมอุปสรรค ปฺร เป็น ปฺรชฺญา แปลว่า ความ
ปราดเปรื่องหรือความรอบรู้ ซึ่งภาษาอังกฤษใช้ว่า “philosophy” มาจากรากศัพท์ภาษากรีก ว่า 
“philosophia” จากคําว่า “philos” แปลว่า “ผู้รัก” “sophia” แปลว่า “ความรู้” ฉะนั้น ถ้า
แปลโดยรูปศัพท์จะหมายความว่า “ผู้รักในความรู้” 

ปรัชญา หมายถึง วิชาสาขาหนึ่งซึ่งว่าด้วยแนวความคิดที่เกี่ยวกับความจริงของโลกและ
ชีวิต เป็นวิชาที่ว่าด้วยความปราดเปรื่องหรือความรอบรู้ เป็นวิชาที่ว่าด้วยความรักในความรู้ และการ
แสวงหาความรู้ เมื่อแสวงหาแล้วก็จะพบความจริงที่เรียกว่า สัจธรรม (พิชญาภา ยืนยาว , 2557: 1-2) 

หลักการของแนวคิดปรัชญาการศึกษา 
1. ปรัชญาการศึกษาสารัตถนิยม (essentialism) เน้นเนื้อหาสาระและความสำคัญของ

มรดกทางวัฒนธรรมของสังคมที่ได้รับการยอมรับและปฏิบัติกันจนเป็นส่วนหนึ่งของแนวทางการ
ดำเนินชีวิตในสังคม (พิชญาภา ยืนยาว, 2557: 15) โดยมีจุดมุ่งหมาย ดังนี้ 

1) เพื่อถ่ายทอดมรดกทางวัฒนธรรมไปสู่ชนรุ่นหลัง มิให้สูญหายหรือถูกทำลายไป  
2) เพื่อให้ศึกษาเนื้อหาสาระอันได้จากมรดกทางวัฒนธรรม 
3) เพื่อศึกษาในเรื่องของความเช่ือ ทัศนคติ และค่านิยมของสังคมในอดีต  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 42 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

4) เพื่อฝึกฝนให้ผู้เรียนมีความขยันหมั่นเพียรในการศึกษาเล่าเรียนและการทำงาน  
5) เพื่อส่งเสริมให้ผู้เรียนมีพัฒนาการทางปัญญา 
6) เพื่อส่งเสริมให้ผู้เรียนมีระเบียบวินัยในตนเอง และรู้จักทำงานร่วมกับผู้อื่น  

2. ปรัชญาการศึกษานิรันตรนิยม (perennialism) จุดมุ่งหมายอยู่ที่การสร้างคนให้เป็น
คนที่สมบูรณ์อย่างแท้จริง ปลูกฝังความเชื่อและค่านิยมที่ดีแก่ผู้เรียน มุ่งพัฒนาให้ผู้เรียนมีเหตุผล 
รู ้จักและเข้าใจตนเอง และเห็นว่าการศึกษา คือการส่งเสริมการพัฒนาสติปัญญาของมนุษย์ ถ้า
สติปัญญาได้รับการขัดเกลาและพัฒนาอย่างดีพอ  มนุษย์ก็จะทำอะไรได้อย่างมีเหตุผลเสมอ 
การศึกษานิรันตรนิยมกล่าวจุดมุ่งหมายไว้ ดังนี้  

1) มุ่งให้ผู้เรียนรู้จักและทำความเข้าใจกับตนเองให้มากที่สุด โดยเฉพาะในเรื่อง
เหตุผลและสติปัญญา 

2) มุ่งให้ผู้เรียนพัฒนาสติปัญญาและเหตุผลในตัวมนุษย์ให้ดีขึ้น สูงขึ้นเพื่อเป็นคนที่
สมบูรณ์ 

3. ปรัชญาการศึกษาพิพัฒนาการนิยม (progressivism) คือการศึกษาจะต้องพัฒนาเด็ก
ทุกๆ ด้านไม่เฉพาะสติปัญญาเท่านั้น จะต้องพร้อมที่จะไปอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข ปรับตัวได้ 
กระบวนการเรียนการสอนจึงมีความสำคัญพอๆ กับเนื้อหา เรื่องของปัจจุบันมีความสำคัญกว่าอดีต
หรืออนาคต การศึกษาจะต้องพัฒนา ทั้งด้านร่างกาย อารมณ์ สังคม และสติปัญญา ควบคู่กันไป 
ความสนใจ ความถนัด และลักษณะพิเศษของผู้เรียน ควรได้รับความสนใจและได้รับการส่งเสริม 
รวมถึงส่งเสริมความเป็นประชาธิปไตยทั้งในและนอกห้องเรียน และส่งเสริมให้ผู้เรียนได้รู้จักตนเอง
และสังคม เพื่อปรับตัวเข้ากับสังคมได้อย่างมีความสุข ผู้เรียนต้องรู้จักแก้ปัญหาได้  

4. ปรัชญาการศึกษาปฏิรูปนิยม (reconsteuctionism) การศึกษาแนวนี้เห็นว่า สังคม
มีปัญหามากทั้งในด้านของเศรษฐกิจ การเมือง ศิลปวัฒนธรรม ทั้งในระดับท้องถิ่นและระดับโลก จึง
ต้องการการแก้ปัญหา และสร้างค่านิยมและแบบแผนของสังคมขึ้นใหม่ การศึกษาต้องมีบทบาท
สำคัญจุดมุ่งหมาย คือการศึกษาต้องเป็นไปเพื่อปรับปรุง พัฒนาและสร้ างสรรค์สังคมใหม่ที่ดีและ
เหมาะสมกว่าขึ้นมาให้ได้ ดังจะกล่าวได้คือ 

1) การศึกษาจะต้องช่วยแก้ปัญหาของสังคมที่เป็นอยู่ 
2) การศึกษาต้องเป็นไปเพื่อส่งเสริมและพัฒนาสังคมโดยตรง 
3) การศึกษาจะต้องมุ่งสร้างระเบียบใหม่ของสังคมจากพื้นฐานเดิมที่มีอยู่  
4) การสร้างระเบียบใหม่ต้องอยู่บนพื้นฐานของประชาธิปไตย  
5) การศึกษาจะต้องให้เด็กเห็นความสำคัญของสังคมคู่ไปกับตนเอง  
5. ปรัชญาการศึกษาอัตถิภาวนิยม (existentialism) เช่ือว่ามนุษย์มีศักยภาพในการ

เป็นตัวของตัวเองตลอดเวลา มนุษย์มีความเป็นอิสระ มีเสรีภาพในการเลือก ในการกระทำ มนุษย์
ตัดสินใจด้วยตนเอง เลือกด้วยตนเอง และรับผิดชอบต่อการกระทำของตนเอง  



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 43 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ความจริงคือการดำรงอยู่ของชีวิตถือว่า ความรู้เป็นปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นแก่แต่ละ
บุคคล ความรู้ไม่ใช่ผลบั้นปลายที่เราประสงค์ และก็ไม่ใช่มรรคอันจำจะต้องเรียนรู้เพื่อเตรียมตัวไป
เผชิญกับชีวิตจริง หากความรู้เป็นมรรควิธีจะให้แต่ละคนเจริญเติบโต  

6. พุทธปรัชญา พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจำชาติ และได้หล่อหลอมเป็นวิถีชีวิต จึง
เป็นปรัชญาการศึกษาที่มีพื้นฐานอยู่บนความเป็นไทย ฉะนั้น พุทธปรัชญาการศึกษา คือ การพัฒนา
เพื่อให้ความโง่เขลาของผู้เรียนลดน้อยลงและหมดไปในที่สุด และให้อยู่ในสังคมอย่างเป็นคนเก่ง คนดี 
และมีความสุขในโลกปัจจุบันและอนาคต ผู้รู้ที่สนับสนุนพุทธปรัชญา เช่น ศ.ดร.สาโรช บัวศรี พุทธ
ทาสภิกขุ พระเทพเวที พระราชวรมุนี สุลักษณ์ ศิวรักษ์ และเอกวิทย์ ณ ถลาง เป็นต้น  

จากหลักการของแนวคิดปรัชญาการศึกษาทั้ง 6 แนว ได้แก่ สารัตถนิยม นิรันตรนิยม 
พิพัฒนาการนิยม ปฏิรูปนิยม อัตถิภาวนิยม และพุทธปรัชญา ต่างสะท้อนให้เห็นว่าการศึกษาเป็น
กระบวนการพัฒนามนุษย์ให้เข้าถึงความจริงและอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขในสังคม โดยเฉพาะใน
ศตวรรษที่ 21 เป็นยุคแห่งการเรียนรู้ที่เน้นทักษะแห่งศตวรรษใหม่ เช่น การคิดวิเคราะห์ การสื่อสาร 
การใช้เทคโนโลยี และการเรียนรู้ตลอดชีวิต แนวคิดทางปรัชญาการศึกษาจึงต้องถูกนำมาประยุกต์ให้
สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว สำหรับพระสงฆ์ในฐานะผู้นำทางจิตวิญญาณและผู้เผยแผ่พระ
ธรรม จำเป็นต้องเข้าใจปรัชญาการศึกษาเหล่านี้ เพื่อนำมาใช้ในการสื่อธรรม การจัดกิจกรรมการ
เรียนรู ้ และการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างมีประสิทธิภาพในโลกยุคดิจิทัล พระสงฆ์สามารถ
ประยุกต์พุทธปรัชญาเป็นแนวทางหลัก ควบคู่กับหลักการของปรัชญาอื่น ๆ เพื่อสร้างการเรียนรู้เชิง
พุทธที่เปิดโอกาสให้ผู้คนรู้จักตนเอง พัฒนาปัญญา และสร้างสังคมแห่งสันติสุขในศตวรรษที่ 21  

การเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กับบทบาทพระสงฆ์ในยุคปัจจุบัน 

ปัจจุบันกระบวนการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้ก้าวเข้าสู่ยุคแห่งการเรียนรู้ในศตวรรษท่ี 21 
เป็นยุคแห่งความเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วของเทคโนโลยี สังคม และรูปแบบการสื่อสาร การเผยแผ่พระ
ธรรมคำสอนจึงจำเป็นต้องมีการปรบักระบวนการให้สอดคล้องกับวิถีชีวิตของผู้คนในยุคดจิิทัล เพื่อให้การ
เรียนรู้ทางพระพุทธศาสนามีความร่วมสมัยและเข้าถึงได้อย่างกว้างขวาง 

 
ภาพที่ 1 Best Practice 

ที่มา: https://ks.rmutsv.ac.th/th/bestpractice 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 44 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

ในปัจจุบัน มีโครงการและกิจกรรมการเผยแผ่จำนวนมากที ่สามารถถือเป็น “Best 
Practice” ของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคใหม่ เพราะไม่เพียงมุ ่งเนื ้อหาทางธรรม แต่ให้
ความสำคัญกับกระบวนการเรียนรู้ การทำงานร่วมกัน การตัดสินใจเป็นกลุ่ม การสื่อสารเชิงสร้างสรรค์ 
และการแก้ปัญหาอย่างมีสติ โดยมุ่งให้ผู้เข้าร่วมกิจกรรมสามารถเข้าถึงสาระธรรมได้ในระยะเวลาอันสั้น
แต่เกิดผล การดำเนินงานเช่นนี้สื่อถึงแนวคิดการเผยแผ่เชิงปฏิบัติที่มีประสิทธิภาพและเหมาะสมกับจริต
ของผู้เรียนในยุคปัจจุบัน มารู้จักแนวปฏิบัติที่ดี : Best Practice ดังนี ้

แนวปฏิบัติที่ดี (Best Practice) คือ วิธีการหรือขั้นตอนการปฏิบัติที่นำพาองค์กรไปสู่
ความสำเร็จหรือความเป็นเลิศตามเป้าหมาย โดยเป็นที่ยอมรับในวงวิชาการ/วิชาชีพ และมีหลักฐาน
ความสำเร็จชัดเจน ซึ่งต้องมีการบันทึกเป็นเอกสารและเผยแพร่เพื่อให้ผู้อื่นนำไปใช้ประโยชน์ได้ 

แหล่งกำเนิดของ Best Practice มาจาก 3 ปัจจัยหลัก 
ปัจจัยตัวบุคคล เกิดจากการเรียนรู้ ความริเริ่มสร้างสรรค์ การแก้ปัญหาที่ดี และการได้รับ

ข้อเสนอแนะจากผู้บริหาร/เพื่อนร่วมงาน ซึ่งนำไปสู่การสร้างวิธีการใหม่หรือดีกว่าเดิม 
ปัจจัยอุปสรรค เกิดจากความกดดันหรือสิ่งกีดขวางการทำงานท่ีกระตุ้นให้เกิดการแสวงหา

กระบวนการหรือแนวทางใหม่ๆ ในการแก้ไขปัญหาและเอาชนะอุปสรรค 
ปัจจัยแรงบันดาลใจ เกิดจากความต้องการพัฒนาหรือค้นหาวิธีการใหม่ๆ เพื่อสร้างความ

พึงพอใจและเพิ่มประสิทธิภาพการทำงานให้ดีกว่าเดิม (รู้จักแนวปฏิบัติที่ดี : Best Practice, ออนไลน์) 
การจัดการความรู้ที่สำคัญคือการเปลี่ยน Best Practice ที่เป็นความรู้ในตัวบุคคล (Tacit 

Knowledge) ให้กลายเป็น ความรู้ที่ปรากฏแจ้ง หรือเอกสาร (Explicit Knowledge) เช่น คู่มือหรือ
รายงาน เพื่อป้องกันปัญหาเมื่อบุคลากรลาออกหรือโยกย้าย ทำให้พนักงานใหม่สามารถเข้าถึงและใช้
ความรู้เพื่อต่อยอดงานได้ทันที ซึ่งเป็น วงจรการพัฒนาองค์กรให้ก้าวหน้าอย่างไม่มีที่สิ้นสุด ที่ผู้บริหาร
ระดับสูงให้ความสำคัญ 

พระพุทธศาสนาจึงควรพัฒนารูปแบบการเผยแผ่ให้ตอบสนองต่อบริบททางสังคม 
เศรษฐกิจ และสิ่งแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว โดยอาศัยเทคโนโลยีและสื่อดิจิทัลเป็นเครื่องมือ
สำคัญในการสื่อสาร เช่น การจัดปาฐกถาธรรมออนไลน์ การเผยแผ่ธรรมะผ่านสื่อสังคมออนไลน์ การจัด
รายการสนทนาธรรมผ่านเฟซบุ๊ก ยูทูบ หรือแพลตฟอร์มอื่น ๆ การสร้างแอปพลิเคชันธรรมะ และการ
เผยแพร่คำสอนผ่านระบบพอดแคสต์ เพื่อให้ผู้คนสามารถเข้าถึงธรรมะได้ทุกที่ทุกเวลาเพียงมีอุปกรณ์
เชื่อมต่ออินเทอร์เน็ต เช่น คอมพิวเตอร์ แท็บเล็ต หรือโทรศัพท์มือถือ 

นอกจากการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคโลกาภิวัตน์ยังควรมุ ่งสร้างเครือข่ายสังคม
พระพุทธศาสนา (Buddhist Social Network) ที่เอื้อต่อการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ระหว่างพุทธบริษัททั่วโลก 
โดยไม่กระทบต่อหลักธรรมคำสอนดั้งเดิม แต่กลับเป็นการเสริมพลังให้พระพุทธศาสนาเข้าถึงใจผู้คนได้
กว้างขวางและลึกซึ้งยิ่งขึ้น ผู้รับสารสามารถเลือกรับฟังธรรมะตามเวลาและความสะดวกของตนเอง 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 45 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

รวมทั ้งสามารถซักถามข้อสงสัยผ่านช่องทางออนไลน์ หรือศึกษาพระธรรมเพิ ่มเติมจากเว็บไซต์
พระพุทธศาสนาที่มีหลายภาษา เพื่อรองรับผู้สนใจจากนานาชาติ  

กล่าวโดยสรุป การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในศตวรรษที่ 21 นอกการสืบทอดคำสอนใน
รูปแบบดั้งเดิมเท่านั้น แต่คือการ “บูรณาการธรรมะกับเทคโนโลยี” เพื่อสร้างการเรียนรู้เชิงจิตวิญญาณที่
เข้าถึงได้จริงในโลกยุคดิจิทัล โดยคงรักษาแก่นแท้แห่งธรรมไว้ พร้อมเปิดกว้างให้พระพุทธศาสนาเป็นแสง
นำทางแห่งสติ ปัญญา และความสงบสุขของมวลมนุษยชาติในทุกกาลสมัย 

สรุป 

สรุปบริบทการเรียนรู้ศตวรรษที่ 21 กับบทบาทพระสงฆ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา” 
ความยั่งยืนของพระพุทธศาสนาต้องอาศัยพุทธบริษัททั้ง 4 ร่วมขับเคลื่อน โดยมีพระสงฆ์เป็นแกนกลาง
ของการสื่อธรรม การจัดการเรียนรู้ และการเป็นแบบอย่างทางจริยธรรม บทเรียนเชิงประวัติศาสตร์ตัง้แต่
ปฐมเทศนา “ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร” จนถึง “อนัตตลักขณสูตร” ช้ีให้เห็นโมเดลการสื่อสารที่กระชับ ชัด 
ลึก ตรงจริตผู้ฟัง และมุ่งผลสัมฤทธิ์เชิงเปลี่ยนแปลง นั่นคือการเข้าใจธรรมและปรับพฤติกรรมได้จริง ตัว
แบบน้ีควรถูกยกเป็นหลักคิดในการออกแบบการเผยแผ่ยุคดิจิทัล 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 46 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

 
ภาพที่ 2 บทบาทหลักในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในบริบทศตวรรษที่ 21 

ศตวรรษที่ 21 เป็นยุคของเทคโนโลยี เครือข่าย และข้อมูล ผู้เรียนเป็นศูนย์กลาง ต้องการ
เนื้อหาที่เข้ม กระชับ ปฏิบัติได้จริง และเข้าถึงได้ทุกที่ทุกเวลา ยุทธศาสตร์การเผยแผ่จึงต้องขยับจาก 
“สอนให้จำ” ไปสู่ “ชวนให้ลงมือและไตร่ตรอง” โดยยึดทักษะแห่งศตวรรษใหม่ ได้แก่ การคิดวิเคราะห์
เชิงพุทธ การสื่อสารอย่างมีเมตตาปัญญา การทำงานร่วมกัน การใช้เทคโนโลยีอย่างรู้เท่าทัน และการ
เรียนรู้ตลอดชีวิต ควบคู่การปลูกฝังคุณธรรมเพื่อคงสมดลุระหว่างปัญญาและจิตใจ ลดความเสี่ยงจากวัตถุ
นิยมและความปั่นป่วนของข้อมูล 

บทบาทพระสงฆ์ในบริบทนี้ประกอบด้วย 4 มิติหลัก ได้แก่ (1) ผู้นำทางจิตวิญญาณและครู
ของสังคม สืบสาน “หน้าที่ 6 ประการ” ต่อคฤหัสถ์และนำศีล สมาธิ ปัญญา สู่การดำเนินชีวิต (2) นัก
ออกแบบการเรียนรู้เชิงประสบการณ์ แปลงหลักธรรมเป็นกิจกรรมสั้น กระชับ มีส่วนร่วม วัดผลได้ และ
เคารพความแตกต่างของผู้เรียน (3) นักสื่อสารสาธารณะ ใช้สื่อสังคม พอดแคสต์ ไลฟ์สตรีม เว็บไซต์ 
แอปพลิเคชัน และคอนเทนต์หลายภาษา ขยายการเข้าถึงโดยไม่กระทบแก่นธรรม และ (4) ผู้ประสาน

บทบาทหลักในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในบริบทศตวรรษที่ 21 

หลักคิดพื้นฐานในการ
ออกแบบการเผยแผ่ 

บทบาทหลัก 4 มติิของ
พระสงฆ์ในศตวรรษที่ 21 

กระบวนการจัดการความรู้
และแนวปฏิบตัิทีด่ ี

โมเดลปฐมเทศนายึดการสื่อสารที่ กระชับ, ชัด, ลึก, ตรงจริตผู้ฟัง และมุ่งผลสัมฤทธิ์เชิง การ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรม ไม่ใช่แค่สอนให้จำ ยุทธศาสตร์การเรียนรู้ขยับจาก “สอนให้จำ” ไปสู่ 
“ชวนให้ลงมือและไตร่ตรอง” โดยการปฏิบัติ ความสมดุลบูรณาการ ปัญญาและจิตใจ เพื่อลด
ความเสี่ยงจากวัตถุนิยมและความปั่นป่วนของข้อมูล 

ผู้นำทางจิตวิญญาณและครูของสังคม สืบสาน “หน้าที่ 6 ประการ” ต่อคฤหัสถ์. นำหลัก ศีล 
สมาธิ ปัญญา สู่การดำเนินชีวิต และเป็นแบบอย่างทางจริยธรรม นักออกแบบการเรียนรู้เชิง
ประสบการณ์• แปลงหลักธรรมเป็น กิจกรรมสั้น, กระชับ, มีส่วนร่วม, วัดผลได้ และเคารพความ
แตกต่างของผู้เรียน. ผสาน ทักษะแห่งศตวรรษท่ี 21 การคิดวิเคราะห์เชิงพุทธ, การทำงานรว่มกนั 
เข้ากับการสอน นักสื่อสารสาธารณะ/ดิจิทัล• ใช้เครื่องมือสมัยใหม่: สื่อสังคม, พอดแคสต์, ไลฟ์
สตรีม, เว็บไซต,์ แอปพลิเคชัน. สร้าง คอนเทนต์หลายภาษา เพื่อขยายการเข้าถึงทั่วโลก โดยไม่
กระทบต่อแก่นธรรม ผู้ประสานเครือข่ายสังคมพุทธ• เชื่อมกับ วัด, โรงเรียน, มหาวิทยาลัย, 
ชุมชน, ภาคธุรกิจ และภาคีระหว่างประเทศ .  สร้างเครือข่ายสังคมพระพุทธศาสนา เพื่อ
แลกเปลี่ยนเรียนรู้และขยายผล 

สร้างและค้นหา Best Practiceรวบรวมแนวทางปฏิบัติที่ดีที่เกิดจาก ตัวบุคคล, อุปสรรค และ
แรงบันดาลใจ แปรความรู้ฝังลึก (Tacit to Explicit) แปลงความรู้/ประสบการณ์ส่วนบุคคลให้
เป็น คู ่มือ, สื ่อการสอน, และฐานข้อมูล ที่เข้าถึงได้ การบูรณาการบูรณาการ “ธรรมะ + 
เทคโนโลยี” ภายใต้กรอบพระธรรมวินัย คงสาระ ไม่ติดรูปแบบ และเปิดพื้นที่ฝึกปฏิบัติ ประเมิน
และปรับปรุงต่อเนื่องกำหนด ตัวชี้วัดเชิงพฤติกรรม, สังคม, จิตใจ และผลกระทบชุมชน. ใช้
วงจรปรับปรุงต่อเนื่องเพื่อให้ เรียนรู้ได้จริง, เห็นผลได้จริง, และขยายผลได้จริง 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 47 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

เครือข่าย สร้าง “เครือข่ายสังคมพระพุทธศาสนา” เชื่อมวัด โรงเรียน มหาวิทยาลัย ชุมชน ภาคธุรกิจ 
และภาคีระหว่างประเทศ เพ่ือการแลกเปลี่ยนเรียนรู้และขยายผลอย่างยั่งยืน 

ด้าน “แนวปฏิบัติที่ดี” ควรยึด Best Practice ที่เกิดจากปัจจัยตัวบุคคล อุปสรรค และแรง
บันดาลใจ แปรความรู้ฝังลึกให้เป็นคู่มือ สื่อการสอน และฐานข้อมูล ใช้วงจรปรับปรุงต่อเนื่อง กำหนด
ตัวช้ีวัดทั้งเชิงพฤติกรรม สังคม จิตใจ และผลกระทบชุมชน เพื่อให้เรียนรู้ได้จริง เห็นผลได้จริง และขยาย
ผลได้จริง 

ท้ายที่สุด ความสำเร็จของการเผยแผ่ในศตวรรษที่ 21 อยู่ที่การบูรณาการ “ธรรมะ + 
เทคโนโลยี” ภายใต้กรอบพระธรรมวินัย คงสาระ ไม่ติดรูปแบบ เปิดพื้นที่ฝึกปฏิบัติ และเชื่อมพุทธบริษัท
ทั้ง 4 โดยมีพระสงฆ์เป็นแกนนำ เพื่อประโยชน์สุขของมหาชนและความยั่งยืนของพระพุทธศาสนา 

เอกสารอ้างอิง 
กระทรวงศึกษาธิการ. (2568). ปรัชญาการศึกษา. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : https://www.moe.go.th 

[24 พฤศจิกายน 2568]. 
ดวงเด ือน พ ันธ ุมนาว ิน และ เพ ็ญแข ประจนปัจจนึก. (2520). จร ิยธรรมของเยาวชนไทย. 

กรุงเทพมหานคร : รายงานการวิจัย ฉบับท่ี 21 สถาบันวิจัยพฤติกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัย
ศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร. 

นาวาตรีสมพงษ์ สันติสุขวันต์. (2550). การศึกษาวิเคราะห์ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในสมัยทวาร
วดี. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

ณพัฐธิกา ปิติเลิศศิริกุล และ จร ประสงค์สุข. (2566). “ปรัชญาและแนวคิดทางการศึกษา”. วารสารรัชต์
ภาคย์, ปีท่ี 17, ฉบับท่ี 52 (พฤษภาคม – มิถุนายน 2566): หน้า 512. 

พิชญาภา ยืนยาว. (2557). “บริบทและแนวคิดการจัดการศึกษาไทย”. พิมพ์ครั้งที่ 2. นครปฐม : กลุ่ม
วิชาพื้นฐานการศึกษา คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม. 

พระครูสิริสุตานุยุต (สมาน จนฺทรํสี). (2559). “บทบาทพระสงฆ์กับการพัฒนาชุมชนตำบลอุโมงค์ อำเภอ
เมือง จังหวัดลำพูน”. วารสารบัณฑิตแสงโคมคำ, ปีที่ 1, ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 
2559): หน้า 14. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2540). ภาวะผู้นำความสำคัญต่อการพัฒนาคน พัฒนาประเทศ. 
กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 

พระราชวรมุนี (ป. อ. ปยุตฺโต). (2527). สถาบันสงฆ์กับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์มูลนิธิ
โกมลคีมทอง. 



วารสาร นวพุทธศาสตร์ ปีที่ 4 ฉบับท่ี 2 กรกฎาคม -ธันวาคม 2568 | 48 

JMBS journal of Modern Buddhist Studies Vol.4 No. 2 July -December 2025 

 

พระไพศาล ว ิสาโล. (2546). พ ุทธศาสนาไทยในอนาคต: แนวโน ้มและทางออกจากว ิกฤต. 
กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิสดศรี สฤษดิ์วงศ์. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, เล่มที่ 4 พระวินัยปิฎก มหาวรรค ภาค 1. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจฬุา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยวาหระลาล เนห์รู. (2537). พบถิ่นอินเดียน้อย. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ศยาม บริษัท เคล็ดไทย 
จำกัด. 

รุ่ง แก้วแดง. (2545). รูปแบบและกระบวนการจัดการศึกษาและการเผยแผศ่าสนธรรม: กรณีศึกษา 9 วัด 
สกศ. กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

รู้จักแนวปฏิบัติที่ดี : Best Practice. (2568). มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลศรีวิชัย. [ออนไลน์]. 
แหล่งที่มา : https://ks.rmutsv.ac.th/th/bestpractice [9 ตุลาคม 2568]. 

สมภพ โชติปญฺโญ. (2546). ธรรมบรรยาย วิสาขะรำลึก ธรรมิกถาก่อนฟ้าสนธยา. [ซีดี-รอม]. สกลนคร : 
วัดนิพเพธพลาราม. แผ่นที่ 1 (เวลาที่ 23.51 – 25.31). 

สิริวัฒน์ คำวันสา. (2534). ประวัติพระพุทธศาสนาในประเทศไทย. พระนครศรีอยุธยา : มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุภัทรดิศ ดิศกุล. (2538). ศิลปะในประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์วิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ม.จ. สุภัทรดิศ ดิศกุล. (2553). ทรงนิพนธ์ พระปฐมเจดีย์ (ฉบับแก้ไขใหม่). กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

ชวนพิมพ์. 

 
  


