[image: ]
86         Journal of Navangasatthusasana Review  Vol. 3  No. 1 January - June 2025

วารสาร นวังคสัตถุสาสน์ปริทรรศน์ ปีที่ 3 ฉบับที่ 2  กรกฎาคม – ธันวาคม 2568                 87
ศึกษาการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  
A Study of the Contemplation of Feeling in Theravāda Buddhist Scriptures
พระครูปฐมธรรมรักษ์ (ประสิทธิ์ชัย ปณฺฑิโต)[footnoteRef:1] [1:  พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต (พระไตรปิฎกศึกษา) มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย/ Doctor of Philosophy (Tipitaka Studies) Mahachulalongkornrajavidyalaya University] 

Phrakhru Pathomthammarak (Prasitchai Paṇḍito)1
E-mail: prongmadua2016@gmail.com1
Received: November 19, 2025  Revised: December 12, 2025  Accepted: December 17, 2025
[image: ]
บทคัดย่อ
บทความวิจัยมีวัตถุประสงค์ศึกษาวิเคราะห์เวทนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทเพื่อนำมาเป็นอารมณ์กำหนดรู้ให้จิตเข้าสู่การบรรลุธรรมตามหลักวิปัสสนาภาวนา โดยศึกษาข้อมูลจากคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท คือ พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และคัมภีร์อื่น ๆ ที่เกี่ยวข้องเรียบเรียง บรรยาย ตรวจสอบโดยผู้เชี่ยวชาญ 
ผลการวิจัย พบว่า เวทนา คือการรับรู้ที่เกิดขึ้นทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ของทุกสรรพสิ่งที่มีชีวิต มีกระบวนธรรมที่เกิดมาจากอายตนะภายใน 6, อายตนะภายนอก 6, วิญญาณ 6 และผัสสะ 6 มาประชุมกัน เกิดเป็นเวทนา ว่าโดยปรมัตถธรรม เป็นเจตสิกประเภทหนึ่ง ในขันธ์ 5 จัดเป็นเวทนาขันธ์ มีความสำคัญต่อกระบวนการรับรู้ของสิ่งมีชีวิตทั้งหมด ในการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน บุคคลกำหนดเวทนา ใช้เป็นอารมณ์ของวิปัสสนากรรมฐาน เป็นเครื่องมือที่ทำให้เกิดสติสัมปชัญญะ เกิดปัญญา จนเห็นความเป็นไตรลักษณ์ ละการยึดถือว่า เป็นสัตว์ บุคคล ตัวตนได้ การกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท มี 2 ลักษณะ คือ 1) การกำหนดรู้เวทนาโดยอ้อม เป็นการเจริญเวทนาของบุคคลผู้ฟังธรรมเทศนาเกี่ยวกับเวทนาที่พระพุทธเจ้าทรงแสดง เพียงส่งจิตพิจารณาไปตามกระแสแห่งพระธรรมเทศนา ไม่ได้เจริญวิปัสสนาที่มีเวทนาเป็นอารมณ์โดยตรง ก็เป็นผู้มีจิตหลุดพ้นจากกิเลส บรรลุเป็นพระอริยบุคคลประเภทต่าง ๆ เช่น ปัญจวัคคีย์ภิกษุฟังอนัตตลักขณสูตรเป็นต้น 2) การกำหนดรู้เวทนาโดยตรง ตามแนวทางแห่งมหาสติปัฏฐานสูตร เรียกว่า เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน เช่นการกำหนดรู้เวทนาของภิกษุที่ถูกเสือกัด เป็นต้น อีกทั้งผลของการกำหนดรู้เวทนานั้น ทำให้บรรเทาความฟุ้งซ่าน ถีนมิทธะไม่รบกวน สติเกิดเร็ว ผู้ปฏิบัติมีใจเข้มแข็งไม่มีความอาลัยในชีวิต จนได้รับผลขั้นสูงสุด คือการบรรลุเป็นพระอรหันต์  ดังเช่น พระติสสเถระข่มเวทนาที่เกิดจากการใช้ก้อนหินทุบกระดูกขาตนเอง เพื่อให้โจรเห็นว่าตนไม่สามารถหนีไปไหนได้ แล้วเจริญวิปัสสนาจนบรรลุพระอรหันต์ในเวลารุ่งเช้า เป็นต้น
คำสำคัญ : กำหนดรู้เวทนา; คัมภีร์พระพุทธศาสนา; พระพุทธศาสนาเถรวาท  
Abstract
This research paper aims to analyze the concept of Vedanā appearing in Theravāda Buddhist Scriptures using as its object for contemplation leading the mind to attain the enlightenment according to Vipassana cultivation. The data was taken from Buddhist scriptures, namely Tipiṭaka, Aṭṭhakathā, and others concerned. Then it was compiled, explained, and reviewed by experts.
From the study, it was found that Vedanā refers to the sensual feeling arisen through the eyes, the ears, the nose, the tongue, the body and the mind possessed by the living beings. Its arises when contacts of six internal sensual organs, the six external sensual objects, the six consciousness and the six contacts called as Vedanā. As the absolute being, the felling is a kind of mental factors in five Aggregates called Vedanākhandha which is the importance as the life process of all living beings. For insight practice, meditator can contemplate on Vedana or feeling as the objects of contemplation and the base of mindfulness and the clear comprehension which causes the rise of true wisdom realizing Three Characteristics, and leading to abandon all attachment as being, person and self. Vedanā contemplation in Theravada scripture is of 2 aspects:- 1) Indirect contemplation conducted by the Vedana teaching listeners while preached by the Buddha who send their minds along with the essence of teaching, without intensive Vedanā contemplation practice in direct way abandon from defilements and attain the Noble state at different levels, for example, the Pancavaggi-Bhikkhus who got enlightenment after listening to Anattalakkhana Sutta, 2) Direct Vedanā contemplation based on Mahasatipatthansa Sutta called Vedanānupassanāsatipaṭṭhāna seen in the case of Bhikkhu who was bitten by a tiger etc. The advantages of feeling contemplation help reliefs from distorted thought and lethargy and laziness, his mindfulness arose quickly, mind becomes strong without fear of life lost, it finally leads to Arahantaship. The exemplary one was seen in this case of Tissathera, who could endure his painful feeling arising from hitting his two legs with a stone to insist the murders for no escape, he, then contemplated on painful feeling as insight practice until attained Arahantaship in the morning on next day.
Keywords: Knowing the Feelings; Buddhist Scriptures; Theravada Buddhism
[image: ]
บทนำ 
มนุษย์ทุกคนในโลกนี้ล้วนย่อมรักสุข เกลียดทุกข์[footnoteRef:2] เหมือนกันทั้งหมด บางคนจึงพยายาม แสวงหาความสุขให้ตนเองด้วยวิธีการต่าง ๆ การแสวงหาความสุขนั้น ๆ ของเขา ก็ย่อมจะพาเอาความ ทุกข์พ่วงเข้ามาด้วย แล้วอะไรเล่า เป็นความสุขที่แท้จริงของมนุษย์ ความสุขที่แท้จริง เป็นความสุขที่ เกิดทางใจ โดยเป็นการกำจัดกิเลสในขันธสันดานของตนได้โดยสิ้นเชิง เป็นการตัดภพตัดชาติ ไม่ต้อง เวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ ความสุขดังกล่าวนี้มีได้เฉพาะในพระพุทธศาสนาเท่านั้นและจัดเป็น เป้าหมายอันสูงสุดในพระพุทธศาสนา ความสุขนี้ได้แก่พระนิพพาน สมดังพระพุทธพจน์ว่าไม่มี ความสุขอื่นที่ยิ่งกว่านิพพาน[footnoteRef:3] ดังนั้นพระพุทธเจ้าทรงอุบัติขึ้นมาในโลก เป็นผู้ตรัสรู้เองโดยชอบ แล้ว สอนผู้อื่นให้รู้ตาม และเป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย พระพุทธองค์ตรัสรู้อริยสัจ 4 ประการคือ ทุกขอริยสัจ สมุทัยอริยสัจ ทุกขนิโรธอริยสัจ และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ เพราะ พระพุทธองค์ทรงรู้แจ้งอริยสัจ 4 ประการนี้ตามความเป็นจริง ชาวโลกจึงเรียกพระพุทธองค์ว่า “พระ อรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า” เวไนยสัตว์ทั้งหลายต่างเห็นความทุกข์เกิดขึ้นแก่ตน แล้วออกแสวงหาความ ดับทุกข์ในครั้งพุทธกาล ดาบส หรือนักบวชทั้งหลายมีวิธีการดับทุกข์อยู่ 2 วิธีใหญ่ คือ  [2:  ม.มู. (บาลี) 12/482/429, ม.มู. (ไทย) 12/482/523.]  [3:  ขุ.เถรี. (บาลี) 26/478/487, ขุ.เถรี. (ไทย) 26/478/633.] 

1. แสวงหาความสุขที่เป็นรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสที่พระพุทธองค์ตรัสว่าเป็น “กามสุขัล ลิกานุโยค” คือ การหาความสุขทางใจ การหาความพึงพอใจที่เป็นความพัวพันอยู่ในกามคุณ 5  
2. การแสวงหาความพ้นทุกข์ที่ปฏิเสธความสุขที่เกิดจากกามคุณ 5 ประการ แต่เป็นการ ทรมานตนเอง ทำร่างกายให้ลำบาก หรืออดอาหารที่พระพุทธองค์ตรัสว่าเป็น “อัตตกิลมถานุโยค”
แต่พระพุทธองค์ทรงปฏิเสธทั้ง 2 อย่างนั้น แล้วทรงเสนอข้อปฏิบัติอันเป็นทางสายกลางในการปฏิบัติ ที่พระพุทธองค์ทรงตรัสว่า มัชฌิมาปฏิปทาได้แก่ มรรคมีองค์ 8[footnoteRef:4] จุดมุ่งหมายของพระ พุทธองค์นั้น เพื่อโปรดเวไนยสัตว์ให้บรรลุมรรคผล โดยการบำเพ็ญกุศลโดยตรงคือ ศีล สมาธิ และ ปัญญา ที่ทำให้บรรลุธรรมและหลุดพ้นจากวัฏฏะทุกข์ในชาติปัจจุบันได้ โดยหลักของศีล คือ กำจัด ทุกข์ทางกายในระดับหยาบ ๆ หลักของสมาธิ คือ กำจัดทุกข์ทางใจแบบชั่วคราว หรือแบบข่มไว้ในทางพระพุทธศาสนามีวิธีกำจัดทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง เรียกว่า สมุจเฉทปหาน ได้แก่ หลักวิปัสสนา หรือ ปัญญารู้แจ้งตามความเป็นจริง สามารถแทงตลอดลักษณะ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และสามารถให้บรรลุมรรค ผล นิพพานได้[footnoteRef:5] ผู้ที่จะเข้าถึงความสุขเช่นนี้ได้ก็ต้องอาศัย การปฏิบัติธรรมคือการเจริญ วิปัสสนาตามที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎก มีมหาสติปัฏฐานสูตร เป็นต้น  [4:  พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์ครั้งที่ 21, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกัด, 2554), หน้า 215.]  [5:  พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก าณสิทฺธิ), คำบรรยายวิปัสสนากรรมฐาน, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ประยูรวงศ์พริ้นท์ติ้ง จำกัด, 2550), หน้า 87.] 

ในการปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวมหาสติปัฏฐานสูตรนั้นมีวิธีการปฏิบัติ 4 แนวทาง คือ    กายานุปัสสนา เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา และธัมมานุปัสสนา โดยให้โยคีผู้ปฏิบัติเลือกปฏิบัติตามจริตของตน ซึ่งพระอรรถกถาจารย์ได้ยกอุปมาเปรียบพระนิพพานเหมือนตัวพระนครหลวง   โลกุตตรมรรคประกอบด้วยองค์ 8 เหมือนประตูพระนคร ร่างกายเป็นเหมือนทิศตะวันออก เป็นต้น และพระโยคาวจรทั้งหลาย เมื่อมาด้วยอำนาจกายานุปัสสนา เจริญกายานุปัสสนาสติปัฏฐานโดยวิธี 14 อย่างแล้ว จะไปรวมลงสู่ที่พระนิพพานนั่นเอง ด้วยอริยมรรคที่เกิดขึ้นจากอานุภาพของกายานุปัสสนา เหมือนคนทั้งหลายที่มาจากทิศตะวันออก ถือเอาสิ่งของที่มีขึ้นทางทิศตะวันออกแล้วก็เข้าถึงพระนครได้ทางประตูทิศตะวันออก ฉะนั้น เมื่อท่านพระโยคาวจรดำเนินมาทางประตูของ เวทนานุปัสสนา เจริญเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานโดยวิธี 9 อย่าง ก็ไปรวมลงสู่ที่เดียวกัน คือ พระนิพพาน ด้วยอริยมรรคที่เกิดขึ้นจากอานุภาพของเวทนาปัสสนาสติปัฏฐาน เหมือนผู้มาจากทิศใต้ ถือเอาสิ่งของที่มีขึ้นจากทิศใต้ ก็เข้าถึงพระนครได้ทางประตูทิศใต้ฉะนั้น พระโยคาวจรทั้งหลาย เมื่อดำเนินมาทางประตูจิตตานุปัสสนา เจริญจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐานโดยวิธี 16 อย่างจะไปรวมที่เดียวกัน คือ พระนิพพานด้วยอริยมรรคที่เกิดขึ้นจากอานุภาพของจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน เหมือนผู้มาจากทิศ ตะวันตกถือเอาสิ่งของที่มีขึ้นจากทิศตะวันตก ก็เข้าถึงพระนครทางทิศตะวันตก ฉะนั้นพระโยคาวจรทั้งหลาย เมื่อดำเนินมาทางประตูธัมมานุปัสสนาเจริญธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานโดยวิธี 5อย่างแล้วจะไปรวมที่เดียวกัน คือ พระนิพพาน ด้วยอริยมรรคที่เกิดขึ้นจากอานุภาพของธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐานเหมือนกับผู้มาจากทิศเหนือถือเอาสิ่งของที่มีขึ้นจากทิศเหนือ ก็เข้าถึงพระนครทางประตูทิศเหนือได้ฉะนั้น[footnoteRef:6] [6:  ม.มู.อ. (ไทย) 1/1/152/661.] 

ดังนั้น ในการปฏิบัติธรรมเจริญวิปัสสนากรรมฐาน การกำหนดรู้เวทนาจัดเป็นการเจริญสติวิธีหนึ่งในหลักมหาสติปัฏฐาน 4 เช่น ในอิริยาบถนั่ง ถ้าโยคีบางท่าน อาการท้องพอง-ยุบ ไม่ปรากฏชัด ก็จะเกิดปัญหาว่า เราจะกำหนดสภาวธรรมอะไรเป็นอารมณ์ของวิปัสสนา สำหรับโยคีบางท่าน เวลานั่งนาน ๆ จะเกิดอาการปวดเมื่อย เหน็บชาขึ้น เกิดทุกขเวทนา หรือในอิริยาบถอื่น ๆ จะทำให้มีอารมณ์ต่าง ๆ มากระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เกิดความชอบใจบ้าง ไม่ชอบใจบ้าง อารมณ์เหล่านี้เป็นสภาวธรรมที่เป็นปัจจุบัน ซึ่งเป็นอุปกรณ์เครื่องมือที่ใช้ในการเจริญสติปัฏฐาน ผู้ปฏิบัติต้องพยายามกำหนดให้ได้เพราะจะทำให้เกิดสติเร็ว เมื่อสติเกิดเร็ว อุทธัจจะ (ความฟุ้งซ่าน) หรือถีนมิทธะ (ความง่วงซึม) ก็จะเกิดน้อย หรือเกิดขึ้นแล้วดับเร็ว เมื่อมีสติมากขึ้นก็ทำให้การปฏิบัติของเรามีความก้าวหน้าอยู่เสมอ ๆ 
ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาเรื่องการบรรลุธรรมโดยการกำหนดรู้เวทนา เพราะเป็นปัจจุบันอารมณ์ที่มีสภาวธรรมที่ปรากฏชัดเจน เป็นสภาวธรรมที่เป็นบาทฐานในการเห็นพระไตรลักษณ์อย่างชัดแจ้งและเวทนานี้เป็นสิ่งที่อยู่กับเราตั้งแต่เกิดจนตาย โยคีผู้ปฏิบัติสามารถเห็นความเปลี่ยนแปลงของเวทนาอยู่เนือง ๆ แล้วจึงมีโอกาสเข้าถึงสภาวธรรมที่ประณีตยิ่ง ๆ ขึ้นไป แม้ถ้ามีบุญญาธิการที่ได้สั่งสมไว้ในอดีตชาติย่อมมีโอกาสที่จะได้บรรลุมรรคผลในชาตินี้
วัตถุประสงค์ของการวิจัย
[bookmark: _Hlk47069483]           	1. เพื่อศึกษาเวทนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท
[bookmark: _Hlk164369080][bookmark: _Hlk167376808]	2. เพื่อศึกษาการกำหนดรู้เวทนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท
วิธีดำเนินการวิจัย
	การศึกษาการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับเนื้อหาของการ การกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทแล้วนำมาสรุปบรรยายเชิงพรรณนา ดังต่อไปนี้ 
	1. รวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ (Primary source) จากคัมภีร์พระไตรปิฎก และข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary source) จากอรรถกถา ปกรณวิเสส วิสุทธิมรรค หนังสือ ตำรา บทความทาง วิชาการ รวมทั้งงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง
	2. เรียบเรียง ตรวจสอบความถูกต้อง และความน่าเชื่อถือของข้อมูล ตลอดจนจัดลำดับความสำคัญของการภาวนา โดยเปรียบเทียบกับคัมภีร์พระไตรปิฎก
	3. กำหนดประเด็นเพิ่มเติม หรือรายละเอียดอื่น ๆ ที่เกี่ยวข้อง โดยการขอคำแนะนำจากผู้ทรงคุณวุฒิ และคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทาง
	4. วิเคราะห์ สังเคราะห์ ข้อมูล และสรุปคำตอบปัญหาการวิจัย
	5. ตรวจสอบความถูกต้องสมบูรณ์ โดยการเข้าพบกับอาจารย์ที่ปรึกษา และคณาจารย์ที่มีความเชี่ยวชาญเฉพาะทางเป็นระยะ ๆ
	6. ปรับปรุง แก้ไขเนื้อหา ตามคำแนะนำของคณะกรรมการสอบสารนิพนธ์ และดำเนินการตามขั้นตอนของบัณฑิตวิทยาลัย
ผลการวิจัย
เวทนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท จัดอยู่ในประเภทของนามธรรม มีความหมายตามรากศัพท์ในหลักภาษาบาลีไวยากรณ์ แปลว่า ความรู้สึก, ความเสวยอารมณ์ คือการเข้าไปรับรู้อารมณ์ที่เกิดขึ้นทางตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ ซึ่งมี ความหมายครอบคลุมถึงสภาวะอาการทั้งหมดที่เกิดขึ้นกับสิ่งมีชีวิตทั้งหลาย ของผู้ที่มีกายหยาบ เช่น มนุษย์ ติรัจฉาน เป็นต้น และของผู้ที่มีกายละเอียด เช่น เทวดา พรหม เปรต อสุรกาย เป็นต้น ในการดำเนินชีวิตของมนุษย์ เวทนามีความสำคัญเพราะเป็นสิ่งที่มีอยู่ประจำในกายและจิตของสรรพสัตว์ทั้งหลาย ท่านจัดเป็นนามขันธ์ชนิดหนึ่งในขันธ์ 5 เวทนาที่พระพุทธองค์ทรงแสดงใน พระสูตรต่าง ๆ มีมากมายหลายประเภท ที่ปรากฏมากที่สุดคือ เวทนาที่แสดงโดยอาการเป็นไปแห่งการเสวยอารมณ์ของสัตว์ทั้งหลายคือ เวทนา 3 เป็นเวทนาที่แสดงเกี่ยวกับไตรลักษณ์, เวทนาที่แสดงโดยความต่างแห่งอินทรีย์คือ เวทนา 5 เป็นเวทนาที่แสดงเกี่ยวกับปรมัตถธรรม (จิตและเจตสิก), เวทนาที่แสดงโดยที่เกิด (อายตนะภายใน + อายตนะภายนอก + ผัสสะ) คือ เวทนา 6 ปรากฏในปฏิจจสมุปบาท ถึงแม้ว่า เวทนาเป็นสภาวะนามธรรมชนิดหนึ่ง ไม่สามารถมองเห็นได้ด้วยตา เมื่อว่าโดยปรมัตถธรรม เวทนาเป็นเจตสิกดวงที่ 2 ต่อจากผัสสะ ในบรรดาเจตสิกทั้งหมด 52 ดวง จัดเป็นสัพพจิตตสาธารณเจตสิก เกิดได้กับจิตทุกประเภทมีลักขณาทิจตุกะ คือ มีการรู้สึกอารมณ์เป็น ลักษณะ มีการเสวยรสอารมณ์เป็นกิจ หรือมีความเสวยอารมณ์ที่ชอบเป็นกิจ มีความพอใจเป็นปัจจุปัฏฐาน มีปัสสัทธิเป็นปทัฏฐาน กระบวนธรรมของเวทนาซึ่งเป็นกระบวนธรรมการรับรู้ของผู้มีชีวิต ที่ เกิดขึ้นมาจากสหชาตธรรมคืออายตนะภายในทั้ง 6 อายตนะภายนอกทั้ง 6 และวิญญาณทั้ง 6 มาประชุมรวมกัน เกิดผัสสะการกระทบสัมผัส อาศัยการปรุงแต่งของเหตุปัจจัยต่าง ๆ เป็นกระบวนการ ทางธรรมชาติเกิดการรับรู้  เรียกว่า เวทนา แต่เวทนาที่เกิดขึ้นของแต่ละบุคคลอาจผิดแผกแตกต่างกันไป เพราะเกิดจากสัญญาที่อาศัยการสั่งสมมาแต่อดีตเป็นเหตุปัจจัยอันสำคัญในการเสวยอารมณ์ จึง เกิดเป็นกระบวนธรรมที่สมบูรณ์ครบองค์ของขันธ์ 5 คือ อายตนะภายในและอายตนะภายนอกเป็นรูป ขันธ์ มีวิญญาณเป็นวิญญาณขันธ์ มีผัสสะ จัดเป็นสังขารขันธ์ เกิดเวทนา เป็นเวทนาขันธ์ เพราะเวทนานี้ เป็นนามธรรม มีเนื้อหาที่เข้าใจค่อนข้างยาก ดังนั้นพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงอุปมาของเวทนาไว้ในพระสูตรต่าง ๆ มากมาย ตามความแตกต่างแห่งอัธยาศัยของพุทธบริษัท เช่น ในทุติยอัสสุตวตาสูตร และผัสสมูลกสูตร ทรงเปรียบเวทนากับความร้อนที่เกิดจากไม้ 2 อันเสียด สีกันจึงเป็นไฟ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค 
พระพุทธโฆสาจารย์แสดงอุปมาของเวทนา รวมเข้าในอุปาทาน ขันธ์ 5 ว่า เวทนาอุปาทานขันธ์ เปรียบเหมือนความเจ็บไข้ เพราะเป็นธรรมชาติอาพาธ เป็นต้น  วิปัสสนากรรมฐานนั้นมีปรมัตถ์คือ รูป-นาม ที่เป็นปัจจุบันเป็นอารมณ์ 
อารมณ์ของวิปัสสนากรรมฐานนั้น ต้องมีการแปรเปลี่ยนไปตามอารมณ์ที่สับเปลี่ยนเวียนวนกันเข้ามา ตามอาการ ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นทางฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต ธรรม เมื่ออารมณ์เกิดทางฐานใดก็กำหนดรู้ทาง ฐานนั้น ไม่เจาะจงฐานใดฐานหนึ่งเป็นการเฉพาะ โยคีผู้ปฏิบัติจะต้องอยู่กับกิริยาอาการต่าง ๆ และ เผชิญกับทุก ๆ อารมณ์  เวทนาที่เป็นอารมณ์ของวิปัสสนานั้นก็คือลักษณะของความรู้สึกสบาย, ไม่สบาย หรือเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์ที่กำลังเกิดขึ้น ซึ่งถ้าสติไม่เกิดระลึกรู้ลักษณะของความรู้สึกที่แท้จริงซึ่งมีในขณะ ปัจจุบัน ก็ย่อมจะยึดถือความรู้สึกว่าเป็นเรา ซึ่งเป็นสุข เป็นทุกข์ ดีใจ เสียใจ หรือเฉย ๆ ฉะนั้น ตราบใดที่สติไม่เกิดขึ้นระลึกรู้ลักษณะของความรู้สึกก็ไม่สามารถจะละการยึดถือสภาพธรรมว่าเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เพราะทุกคนยึดมั่นในความรู้สึกว่าเป็นสิ่งสำคัญในชีวิตทุกคน ต้องการความรู้สึกที่เป็นสุข ไม่มีใครต้องการความรู้สึกที่เป็นทุกข์ ไม่ว่าจะมีทางใดที่จะให้เกิดสุขเวทนาหรือโสมนัสเวทนาก็ย่อมจะพยายามขวนขวายให้เกิดความรู้สึกนั้นโดยไม่รู้ว่าขณะนั้นเกิดเป็นความพอใจยึดมั่นในความรู้สึกซึ่งเกิดขึ้นเพราะเหตุปัจจัยแล้วก็ดับไป เมื่อความรู้สึกเป็นสิ่งที่สำคัญ พระผู้มีพระภาคเจ้าจึงได้ทรงแสดงเวทนาเจตสิก 1 ดวง เป็นเวทนาขันธ์เพราะเป็นสภาพธรรมซึ่งเป็นที่ยึดมั่นว่าเป็นตัวตน สัตว์บุคคล ตัวตน เรา เขา การที่สติจะเกิดขึ้นระลึกรู้ลักษณะของสภาพธรรมที่มีจริงที่เกิดขึ้นปรากฏ นั้นจะต้องอาศัยการศึกษา การเรียนรู้เรื่องของสภาพธรรมให้ละเอียดยิ่งขึ้นและพิจารณาพิสูจน์สภาพธรรมที่มีจริงนั้นในชีวิตประจำวันด้วย	
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ท่านแสดงการกำหนดรู้เวทนาก็เป็นวิธีแห่งการบรรลุธรรมวิธีหนึ่ง เพราะเวทนาที่ปรากฏในคัมภีร์ต่าง ๆ ซึ่งพระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ร่วมกับธรรมะหมวด ต่าง ๆ เช่น เวทนาซึ่งเป็นส่วนย่อยของขันธ์ 5 จัดเป็นสังขตธรรม มีส่วนเกี่ยวข้องโดยตรงกับของไตรลักษณ์ในสภาวะที่ต้องเป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์อย่างชัดเจน มีปรากฏในอนัตตลักขณสูตรและคิริ มานันทสูตรเป็นต้น ในสติปัฏฐาน 4 เวทนามีความสำคัญมาก ฉะนั้นการพิจารณาเวทนา เนือง ๆ เป็น เหตุให้ทุกขลักษณะปรากฏ และประหาณ สุขวิปลาสให้หมดสิ้นไป เพื่อการทำให้พระไตรลักษณ์ ปรากฏ ในอริยสัจ 4 เวทนานั้นมีความเกี่ยวเนื่องทั้งในส่วนย่อยคือทุกขเวทนาและในส่วนเวทนาที่เป็น โลกียะประกอบด้วยอุปาทาน จัดเข้าในอุปาทานขันธ์ 5 และในบทสรุปตอนท้ายของทุกขสัจก็ สงเคราะห์อุปาทานขันธ์ 5 เข้าในทุกขสัจ ดังที่ปรากฏในธัมมจักกัปปวัตนสูตร ในขันธ์ 5 นั้นจัดอยู่ใน ส่วนของนามขันธ์ลำดับที่ 1 แต่อยู่ในลำดับที่ 2 ของขันธ์ 5 คือเวทนาขันธ์ เวทนาในปฏิจจสมุปบาท มุ่งเน้นที่เกิดพร้อมกับผัสสะ ในการรับรู้อารมณ์ตั้งแต่อาวัชชนะ หมายถึง เวทนาที่เกิดจากสัมผัสทาง ตา หู จมูก ลิ้น กายและใจ การกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทนี้ จะมีอยู่ 2 ลักษณะด้วยกัน คือ การกำหนดรู้เวทนาโดยอ้อม เป็นการกำหนดรู้เวทนาที่รวมอยู่ในหมวดธรรมต่าง ๆ เช่น ขันธ์ 5 เป็นต้น ซึ่งเป็นการกำหนดรู้เวทนาที่พระพุทธองค์ทรงแสดงธรรมแก่บุคคลนั้น ๆ แล้วบุคคลผู้ฟังพระธรรม เทศนามีโยนิโสมนสิการ พิจารณาไปตามพระธรรมเทศนาแล้วจิตหลุดพ้น บรรลุเป็นพระอริยบุคคลประเภทต่าง ๆ และการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทอีกลักษณะหนึ่ง เป็นการกำหนดรู้เวทนาโดยตรง ซึ่งปรากฏในมหาสติปัฏฐานสูตร ในพระสูตรนี้จะอธิบายหลักการปฏิบัติวิปัสสนาโดยตรง เป็นการใช้สติกำหนดพิจารณา กาย เวทนา จิต และธรรม เป็นพระสูตรที่พระวิปัสสนาจารย์ทั้งหลายนำมาสอนและปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานกันอย่างแพร่หลายพระสูตรหนึ่ง และวิธีการกำหนดรู้เวทนาในพระสูตรนี้เป็นการอธิบายการกำหนดรู้เวทนาโดยตรงอย่างละเอียด การหยั่งเห็นความไม่เที่ยงของเวทนาว่าเป็นสภาวะเกิดขึ้นและดับไปนี้ ไม่ใช่เป็นเพียงจินตนาการที่ตั้งอยู่บนสมมุติฐานว่าทุกสิ่งที่เกิดขึ้นย่อมเสื่อมสลายไปเป็นธรรมดา แต่เป็นการรู้แจ้งเห็น ประจักษ์ด้วยประสบการณ์อย่างแท้จริงว่า เวทนาเป็นเพียงความรู้สึกที่เกิดขึ้นแล้วดำรงอยู่ชั่วขณะ แล้วหายไป การหยั่งเห็นอย่างนี้เป็นการรับรู้ความเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับไปของเวทนา ต่อมานักปฏิบัติ จะหยั่งเห็นเวทนาว่าเกิดขึ้นและดับไปอย่างรวดเร็วเหมือนจุด ๆ หรืออณูเล็ก ๆ ที่เกิดดับถี่ยิบ การหยั่ง เห็นอย่างนี้เป็นการรับรู้ความเกิดและดับไปของเวทนาอย่างแท้จริง ดังนั้น ผลสำเร็จของการกำหนดรู้เวทนาทั้งโดยตรงและโดยอ้อมก็ตาม ทำให้ผู้กำหนดรู้ เวทนาได้รับอานิสงส์มากมาย แม้จะยังไม่บรรลุมรรคผลนิพพาน แต่ในขณะที่เวทนาเกิดขึ้น (ทุกขเวทนา) จะทำให้ความฟุ้งซ่านน้อยลง ถีนมิทธะไม่รบกวน สติเกิดเร็ว และมั่นคง ผู้ปฏิบัติจะมีจิตใจที่เข้มแข็ง ไม่มีความอาลัยในชีวิต ดังพระติสสะที่ใช้ก้อนหินทุบกระดูกขาตนเองและภิกษุที่ถูก เสือคาบไปกิน แต่อานิสงส์ที่สำคัญที่สุดอันเป็นจุดหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนาคือการเข้าถึงความ ดับทุกข์ในวัฏฏะสงสารอย่างสิ้นเชิง บรรลุความเป็นพระอริยบุคคลชั้นสูงสุด เข้าถึงพระนิพพาน ดังปัญจวัคคีย์ภิกษุและพระสารีบุตร เป็นต้น
อภิปรายผล
 	เวทนา ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทจัดเป็น นามธรรม ที่เป็นส่วนหนึ่งในขันธ์ 5 คือ “เวทนาขันธ์” มีหน้าที่เสวยอารมณ์ที่เกิดจากการกระทบกันของอายตนะภายในและอายตนะภายนอก โดยมี “ผัสสะ” เป็นเหตุให้เกิดเวทนา การเกิดของเวทนาเป็นไปตามหลัก “ปฏิจจสมุปบาท” ซึ่งอาศัยเหตุปัจจัยปรุงแต่งกันจนเกิดการรับรู้ในระดับของจิต เป็นกระบวนธรรมที่สะท้อนให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของจิตและเจตสิกตามหลักปรมัตถธรรม อันเป็นการมองเห็นเวทนาอย่างลึกซึ้งในเชิงอภิธรรม ผลการวิเคราะห์นี้แสดงให้เห็นว่า เวทนาไม่ใช่เพียงอารมณ์ความรู้สึกที่เกิดชั่วขณะ แต่เป็นสภาวธรรมที่มีบทบาทสำคัญในการกำหนดพฤติกรรมและความยึดมั่นของมนุษย์ต่อความสุขและความทุกข์ ทั้งยังเป็นฐานสำคัญของการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เพราะเวทนาเป็นอารมณ์ของสติปัฏฐานที่ต้องกำหนดรู้ตามความเป็นจริง เพื่อให้เห็นตามไตรลักษณ์ว่าเวทนาทั้งหลายล้วนไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน การเข้าใจและระลึกรู้เวทนาได้ตามสภาวะจริงจึงเป็นแนวทางสำคัญของการดับอุปาทานในขันธ์ และเป็นหนทางแห่งการหลุดพ้นจากทุกข์ตามแนวทางของพระพุทธองค์ สอดคล้องกับ พระมหาสุทธิพงษ์ กิตฺติเมธี เรื่อง “การวิเคราะห์ขันธ์ 5 ในเชิงพุทธจิตวิทยา” วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งชี้ให้เห็นว่า “เวทนา” เป็นกระบวนธรรมที่เชื่อมโยงระหว่างรูปและนาม ทำหน้าที่เป็นตัวกลางของการรับรู้อารมณ์ เมื่อบุคคลไม่เจริญสติรู้เท่าทันเวทนา ย่อมเกิดอุปาทานในขันธ์เป็นเหตุให้เกิดทุกข์ในกระบวนธรรมของปฏิจจสมุปบาท นอกจากนี้ ยังสอดคล้องกับ พระมหาอดุลย์ ญาณวีโร เรื่อง “เวทนาในพระไตรปิฎก: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ตามหลักอภิธรรม” วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งได้อธิบายว่า เวทนาเป็นเจตสิกที่เกิดร่วมกับจิตทุกดวง (สัพพจิตตสาธารณเจตสิก) และมีบทบาทสำคัญต่อการกำหนดอารมณ์และพฤติกรรมของมนุษย์ การเข้าใจลักษณะของเวทนาอย่างลึกซึ้งจึงเป็นหนทางแห่งการเจริญปัญญาในทางพุทธธรรมอีกทั้งยังสอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาสมชาย ปญฺญาวชิโร เรื่อง “เวทนาในฐานะอารมณ์แห่งวิปัสสนากรรมฐาน” วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ที่อธิบายว่า เวทนาเป็นอารมณ์แห่งการภาวนาในสติปัฏฐานสี่ โดยเฉพาะเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน การรู้เท่าทันเวทนาในขณะปัจจุบันเป็นการเห็นความไม่เที่ยงแห่งสภาวธรรม อันนำไปสู่ความเข้าใจในไตรลักษณ์และการดับอุปาทานขันธ์ได้อย่างแท้จริง
ดังนั้น ผลการวิจัยนี้จึงตอกย้ำว่า “เวทนา” มิใช่เพียงสภาวะความรู้สึกทั่วไป แต่เป็นหัวใจสำคัญของการเข้าใจธรรมตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท ทั้งในด้านอภิธรรมและการปฏิบัติภาวนา เพราะเมื่อบุคคลมีสติรู้เท่าทันเวทนา ย่อมเห็นการเกิดดับตามธรรมชาติของสังขาร ซึ่งเป็นหนทางแห่งการบรรลุนิพพานตามแนวทางของพระพุทธองค์
การกำหนดรู้เวทนา เป็นกระบวนธรรมที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ในหลายคัมภีร์ โดยเฉพาะใน มหาสติปัฏฐานสูตร ซึ่งถือเป็นแนวทางสำคัญของการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน การกำหนดรู้เวทนาเป็นการใช้สติระลึกรู้ลักษณะของเวทนาที่เกิดขึ้นในปัจจุบัน ทั้งสุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนา เพื่อให้เห็นตามความเป็นจริงว่า เวทนาเป็นสภาวธรรมที่เกิดจากเหตุปัจจัย มีความเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวตน การพิจารณาเช่นนี้เป็นหนทางแห่งการทำให้ ไตรลักษณ์ ปรากฏชัดเจนในจิตของผู้ปฏิบัติ อันเป็นเหตุให้เกิดปัญญาเห็นแจ้งใน อริยสัจ 4 จนสามารถละอุปาทานในขันธ์ได้ ผลของการกำหนดรู้เวทนาโดยตรงในทางปฏิบัติจึงนำไปสู่ความสงบระงับแห่งจิต ลดความฟุ้งซ่าน และเป็นพื้นฐานของการเข้าถึงมรรคผลนิพพาน การกำหนดรู้เวทนาโดยอ้อม เช่น การพิจารณาในหมวดขันธ์ 5 หรือปฏิจจสมุปบาท ก็มีผลเช่นเดียวกันในการทำให้เกิดโยนิโสมนสิการ เข้าใจธรรมตามความเป็นจริงและบรรลุธรรมได้โดยลำดับ สอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาประภาส อภิปุญฺโญ เรื่อง “การศึกษาการกำหนดรู้เวทนาในพระไตรปิฎกเถรวาท” วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งอธิบายว่า การกำหนดรู้เวทนาเป็นแนวทางสำคัญของการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน เพราะเป็นอารมณ์ของสติปัฏฐานที่ช่วยให้ผู้ปฏิบัติเห็นสภาวธรรมตามจริงและละความยึดมั่นในเวทนาได้ (หน้า 126–128) ผลการวิจัยของพระมหาประภาสชี้ว่า เมื่อผู้ปฏิบัติกำหนดรู้เวทนาอย่างต่อเนื่อง ย่อมเกิดสติเร็ว จิตตั้งมั่น และสามารถเข้าถึงสภาวะของความดับทุกข์ได้ในที่สุด ซึ่งสอดคล้องกับการกำหนดรู้เวทนาโดยตรงที่ปรากฏในมหาสติปัฏฐานสูตร นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาวิเชียร อภินนฺโท  เรื่อง “การพิจารณาเวทนาในสติปัฏฐานสี่: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ตามแนวพระอภิธรรม” วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งอธิบายว่าการกำหนดรู้เวทนาในสติปัฏฐานสี่มิใช่เพียงการสังเกตความรู้สึก แต่เป็นการเห็นลักษณะของเวทนาในฐานะสังขตธรรม คือสิ่งที่ถูกปรุงแต่งและดับไปตามเหตุปัจจัย ผลการวิจัยของพระมหาวิเชียรแสดงให้เห็นว่าผู้ที่เจริญสติรู้เวทนาอย่างต่อเนื่อง ย่อมเห็นการเกิดดับของเวทนาเป็นจุด ๆ ซึ่งตรงกับหลักในมหาสติปัฏฐานสูตร และเป็นจุดเริ่มต้นของปัญญาเห็นแจ้งในไตรลักษณ์ อีกทั้งยังสอดคล้องกับ งานวิจัยของพระครูสุตธรรมพินิต เรื่อง “เวทนาในฐานะอารมณ์แห่งการภาวนาในพระพุทธศาสนาเถรวาท” วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งกล่าวว่า การเจริญสติรู้เวทนาเป็นการฝึกให้จิตเข้าใจธรรมชาติของความรู้สึกโดยไม่เข้าไปยึดถือ เมื่อบุคคลเห็นความไม่เที่ยงของเวทนาได้ด้วยประสบการณ์ตรง จิตจะคลายความหลงในความสุขและทุกข์ จนสามารถดำเนินไปสู่ความหลุดพ้นได้อย่างแท้จริง งานวิจัยนี้จึงยืนยันถึงคุณค่าของการกำหนดรู้เวทนาในฐานะหนทางแห่งการบรรลุธรรม ผลการวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่า การกำหนดรู้เวทนาไม่ว่าจะโดยตรงหรือโดยอ้อม ล้วนเป็นกระบวนธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท ที่ทำให้เกิดการรู้แจ้งในไตรลักษณ์และอริยสัจ 4 เป็นเครื่องมือแห่งการพัฒนาสติปัญญาและเป็นหนทางนำไปสู่ความดับทุกข์อย่างสิ้นเชิงตามแนวทางแห่งพระนิพพาน
องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย
	การศึกษาการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ทำให้สรุปองค์ความรู้ออกมาในรูปแบบโมเดลการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท ดังนี้
	การกำหนดรู้เวทนา หมายถึงการมีสติรู้เท่าทันความรู้สึก (สุข–ทุกข์–เฉย ๆ) ที่เกิดขึ้นในจิตทุกขณะ เพื่อเข้าใจตามความเป็นจริงโดยไม่ยึดมั่นถือมั่น
เวทนา 3 ประเภท สุขเวทนา คือ ความรู้สึกสุขกาย สุขใจ ทุกขเวทนา คือ ความรู้สึกเจ็บปวดหรือไม่พอใจ อทุกขมสุขเวทนา คือ ความรู้สึกเฉย ๆ ไม่สุขไม่ทุกข์
วิธีการกำหนดรู้เวทนา โดยอ้อม: ศึกษาผ่านหลักธรรม เช่น ขันธ์ 5 หรือปฏิจจสมุปบาท เพื่อเข้าใจว่าเวทนาเป็นเพียงผลของเหตุปัจจัย
โดยตรง: เจริญสติในสติปัฏฐาน 4 โดยเฉพาะ “เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน” คือ การรู้เท่าทันเวทนาทุกขณะ
การเห็นไตรลักษณ์ของเวทนา เมื่อสติรู้เท่าทันความรู้สึก ผู้ปฏิบัติจะเห็นว่าเวทนาทั้งหมด “เกิดขึ้น–ตั้งอยู่–ดับไป” ไม่เที่ยง (อนิจจัง) เป็นทุกข์ (ทุกขัง) และไม่ใช่ตัวตน (อนัตตา)
การเกิดปัญญาเห็นแจ้ง (วิปัสสนาญาณ) เมื่อเห็นการเกิดดับของเวทนาอย่างต่อเนื่อง ปัญญาเห็นแจ้งจะเกิดขึ้น ทำให้ละอุปาทาน ความยึดมั่นถือมั่นในเวทนาได้
ผลสุดท้าย – นิพพาน การกำหนดรู้เวทนาอย่างถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาท จะนำไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์ คือ นิพพาน ซึ่งเป็นจุดหมายสูงสุดของการปฏิบัติธรรม
[image: ]
รูปภาพที่ 1 โมเดลการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท
สรุป
การกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นกระบวนธรรมสำคัญที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้เพื่อให้ผู้ปฏิบัติเห็นความจริงของสภาวธรรมตามความเป็นจริง โดยเฉพาะใน มหาสติปัฏฐานสูตร ซึ่งเป็นพระสูตรหลักของการเจริญวิปัสสนากรรมฐาน พระองค์ทรงสอนให้พิจารณาเวทนาอย่างมีสติ เพื่อให้เข้าใจลักษณะของความรู้สึกที่เกิดขึ้นทั้งสุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนา ว่าเป็นสภาวะที่เกิดจากเหตุปัจจัย เมื่อเกิดขึ้นแล้วก็ตั้งอยู่ชั่วคราวและดับไปตามธรรมชาติ เวทนาทั้งหลายจึงอยู่ภายใต้กฎของไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา การกำหนดรู้เวทนาจึงไม่ใช่เพียงการรู้สึกตัวต่อความสุขหรือความทุกข์เท่านั้น แต่เป็นการเรียนรู้เพื่อเข้าใจธรรมชาติของจิตและขันธ์ทั้งห้าโดยตรง การเห็นเวทนาเกิดดับตามความเป็นจริงทำให้ผู้ปฏิบัติเกิดปัญญาเห็นแจ้ง ไม่หลงยึดมั่นถือมั่นในความรู้สึกทั้งหลายว่าเป็นตัวเรา หรือของเรา คัมภีร์เถรวาทแสดงการกำหนดรู้เวทนาไว้ 2 ลักษณะ คือ การกำหนดรู้เวทนาโดยอ้อม และการกำหนดรู้เวทนาโดยตรง การกำหนดรู้เวทนาโดยอ้อมเป็นการเรียนรู้เวทนาในหมวดธรรมะต่าง ๆ เช่น ขันธ์ 5 หรือปฏิจจสมุปบาท ซึ่งผู้ฟังธรรมด้วยโยนิโสมนสิการ ย่อมเข้าใจธรรมตามความเป็นจริงและสามารถบรรลุธรรมได้ ส่วนการกำหนดรู้เวทนาโดยตรงนั้น เป็นการปฏิบัติภาวนาโดยมีเวทนาเป็นอารมณ์แห่งสติ เช่น ในสติปัฏฐานสี่ โดยเฉพาะเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน ที่ให้ผู้ปฏิบัติรู้เท่าทันเวทนาทุกขณะ ไม่ว่าความสุขหรือความทุกข์จะเกิดขึ้น ก็ให้มีสติพิจารณาอย่างต่อเนื่องจนเห็นการเกิดดับของเวทนาอย่างแจ่มแจ้ง การเห็นเวทนาเกิดดับอย่างละเอียดถึงขั้นเป็นอณูหรือจุดเล็ก ๆ ที่เกิดดับรวดเร็ว เป็นภาวะของปัญญาเห็นแจ้งในความไม่เที่ยงของสังขาร การกำหนดรู้เวทนานำมาซึ่งอานิสงส์มากมาย ทั้งทางจิตและทางปัญญา ผู้ที่ฝึกสติรู้เวทนาได้อย่างต่อเนื่อง จะมีจิตตั้งมั่น สติเกิดเร็ว ความฟุ้งซ่านลดลง และจิตใจเข้มแข็งไม่หวั่นไหวต่อทุกข์ทั้งปวง การพิจารณาเวทนาอย่างต่อเนื่องยังช่วยให้คลายความยึดติดในสุขทุกข์ เห็นความเป็นธรรมดาของชีวิต และก้าวสู่ความดับทุกข์ได้ในที่สุด ดังที่ปรากฏในกรณีของพระอริยบุคคลหลายท่าน เช่น ปัญจวัคคีย์ภิกษุ พระติสสะ และพระสารีบุตร ผู้บรรลุธรรมด้วยการพิจารณาเวทนาอย่างถูกต้อง การกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์เถรวาทจึงมิได้เป็นเพียงหลักธรรมเชิงทฤษฎี แต่เป็นแนวทางปฏิบัติจริงที่ช่วยให้มนุษย์เข้าใจธรรมชาติของความรู้สึก เห็นความไม่เที่ยงของชีวิต และนำไปสู่การดับอุปาทานในขันธ์ทั้งปวง เป็นหนทางแห่งการบรรลุนิพพานอย่างแท้จริงในพระพุทธศาสนาเถรวาท
ข้อเสนอแนะ
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้
ในการศึกษาครั้งนี้เป็นการศึกษาการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทเท่านั้น ยังขาดการกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนามหายานและวัชรยาน ดังนั้น ผู้มีความต้องการศึกษาหลักโดยละเอียด ควรศึกษาเพิ่มเติมในการกำหนดรู้เวทนา ในคัมภีร์พระพุทธศาสนามหายานและวัชรยานประกอบร่วมด้วย 
2. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป
หากมีการศึกษาการบรรลุธรรม ผู้ศึกษาควรศึกษาในประเด็นดังต่อไปนี้ 
1. การกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนามหายาน
2. การกำหนดรู้เวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาวัชรยาน
3. การบรรลุธรรมด้วยการกำหนดรู้เวทนานุปัสสนา

[image: ]
บรรณานุกรม
กรมศิลปากร, อุทยานประวัติศาสตร์ สุโขทัย, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www. finearts.go.th/sukhothaihistoricalpark/view/22662-วัดศรีชุม.
กรมสุขภาพจิต กระทรวงสาธารณสุข, ฐานข้อมูลรายงานการฆ่าตัวตายของคนไทย, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.dmh.go.th/report/suicide/age.asp.
พระครูสุตธรรมพินิต. เวทนาในฐานะอารมณ์แห่งการภาวนาในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2562.
พระมหาประภาส อภิปุญฺโญ. การศึกษาการกำหนดรู้เวทนาในพระไตรปิฎกเถรวาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2563.
พระมหาวิเชียร อภินนฺโท. การพิจารณาเวทนาในสติปัฏฐานสี่: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ตามแนวพระอภิธรรม. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2561.
พระมหาสมชาย ปญฺญาวชิโร. เวทนาในฐานะอารมณ์แห่งวิปัสสนากรรมฐาน. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2560.
พระมหาสุทธิพงษ์ กิตฺติเมธี. การวิเคราะห์ขันธ์ 5 ในเชิงพุทธจิตวิทยา. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2564.
พระมหาอดุลย์ ญาณวีโร. เวทนาในพระไตรปิฎก: การศึกษาเชิงวิเคราะห์ตามหลักอภิธรรม. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2562.
ระบบสารสนเทศสถานีตำรวจ สำนักงานตำรวจแห่งชาติ, สถิติฐานความผิดคดีอาญา (คดี 4 กลุ่ม) หน่วยงานสถานีตำรวจ ทั่วประเทศ ตั้งแต่วันที่ 1 มกราคม พ.ศ. 2562-31 ธันวาคม พ.ศ. 2562, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: http://thaicrimes.org/pdf/crimes/2566.pdf.
สมาคมมิตรภาพไทย-เวียดนาม, “พระ AI” จากญี่ปุ่น ช่วยเผยแผ่ศาสนาในสังคมยุคใหม่?, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.tvfa.or.th/tvfa_detail.php?qno=4558.
สำนักข่าวไทย, พระพุทธรูปพูดได้ เอเลี่ยนบุกวัด, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://tna.mcot. net /region-722921.
สำนักงานพัฒนารัฐบาลดิจิทัล (องคการมหาชน) (สพร.), เทคโนโลยีปัญญาประดิษฐ์ สำหรับการบริหารงานและการบริการภาครัฐ เวอรชัน 1, (กรุงเทพมหานคร: บริษัท ส.พิจิตรการพิมพ์ จำกัด, 2562). 
แอพดิคัส, ญี่ปุ่นพัฒนาหุ่นยนต์พระสงฆ์ AI ให้ทำหน้าที่แทนพระสงฆ์ในพุทธศาสนา, [ออนไลน์], แหล่งที่มา: https://www.appdisqus.com/pepper-robot-buddhist-japan.

[image: ]
[image: ]
[image: ]
[image: ]
image1.png
a0 IS




image2.jpeg
nasfinuagionul

(Knowing Feelings)

iwervalomunowidussilaeligasutiodu msmnunswammmaqnmmuﬂuanmunanwuvwnnnv

‘ I mstiaRgiiurowSAn(av-nm 100 9) ARATUTUSANAVIUE waganng - Gwwau
fio Gwvu Bodugarngida

19nu 3 Uszinn

@ @ nmsinndnyryuiundy (/;’

anviann onnvugVionun A& ioiumsimduoiratios fyopundsesiniu
(Neutral Feeling) - TR riffia:quamu Aowdadufioduluonunla
ulopnSoliwelo | AonuSanios qldaviinny

msifulasanunivesionua
ifnvu (Arise) - fog (Persist) - AUTU (Cease)

38nisfinun§ionun
(Methods of Knowing Feelings)

alm ) e | X F 2

Taedou (Indirect): Taensa (Direct): olivdy nnii olinm
Anutnundnsssu 19SyanluaATngIU 4 (Impermanence - tifiua) ~ (Suffering - unn¥)  (Non-self - 1Tédonu)
1 S s nSougosaudoan Taiows: “onunulaaunandngu” w Sy
orlesonunluiisauaveaados o ms§AuonUANVEU: doangriviu oxusnonuranuplufes Dunnd raulison





image4.jpeg
Nsars h
udvAdnnaauuSnssAL

94 3

ISSN 3057-0522 (Online) 1fau nSNYAY -

(B2




image3.jpeg
_ Sunp 2567

\WBiau SN AL





