
1 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 พรมแดนความรักในวิชาสังคมศึกษา: การบ่มเพาะอัตลักษณ์พลเมืองผ่านการเมืองเชิงอารมณ์ 
THE BORDERS OF LOVE IN SOCIAL STUDIES: CULTIVATING CIVIC IDENTITY THROUGH THE 

POLITICS OF EMOTION 
 

อรรฏชณม์ สัจจะพัฒนกุล 
Attachon Sajjaphattanakul 

คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏพิบูลสงคราม 
Faculty of Education, Pibulsongkram Rajabhat University 

              E-mail: apaichon.s@psru.ac.th 
 
 

บทคัดย่อ  
  บทความวิชาการนี้นำเสนอแนวคิดการเมืองเชิงอารมณ์ที่ปรากฏในหลักสูตรแกนกลางกลุ่มสาระการ
เรียนรู้สังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม พุทธศักราช 2551 โดยมุ่งวิเคราะห์ “อารมณ์” ในฐานะเครื่องมือ
ทางการเมืองที่ถูกสร้างขึ้นเพ่ือกำหนดรูปแบบความสัมพันธ์ทางสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง “ความรัก” ซึ่งแม้จะ
ปรากฏในลักษณะของอารมณ์เชิงบวก แต่กลับมีนัยทางอำนาจที่แฝงฝังอยู่ในการจัดการเรียนการสอนในระดับ
การศึกษาขั้นพ้ืนฐานของไทย ทั้งกิจกรรมในชั้นเรียน แบบเรียน กิจกรรมพัฒนาผู้เรียน ตลอดจนวัฒนธรรมต่าง 
ๆ ที่โรงเรียนจัดขึ้น ซึ่งสะท้อนให้เห็นว่า ความรักไม่ได้ดำรงอยู่ในฐานะอารมณ์ที่เป็นกลาง หากแต่เป็นกลไกที่
หล่อหลอมความรู้สึกนึกคิด และอัตลักษณ์ของพลเมืองให้ยอมรับโครงสร้างอำนาจอย่างเป็นธรรมชาติ โดย
ความรักในบริบททางการศึกษาจึงกลายเป็นเครื่องมือที่ใช้กำหนดว่าอัตลักษณ์ของพลเมืองในแง่ของคุณค่าที่
ยึดถือ กระบวนการให้เหตุผล ตลอดจนการแสดงออกถึงความเป็นพลเมืองดีในบริบทไทย โดยด้านหนึ่งความรัก
ได้กลายเป็นพรมแดนในการแบ่งแยกว่าใคร “เป็นส่วนหนึ่ง” ในสังคมไทย และใครคือ “ผู้ที่ถูกทำให้เป็นอื่น” 
อย่างแยบยล 

 
คำสำคัญ : ความรัก , การเมืองเชิงอารมณ์ , สังคมศึกษา , อัตลักษณ์พลเมือง 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
*Received  November 11, 2025; Revised  December  26, 2025;  Accepted  December 30, 2025 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


2 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
Abstract 
  This article examines the concept of the Cultural Politics of Emotions as embedded in 
Thailand’s 2008 Core Curriculum for Social Studies, Religion, and Culture. Drawing on critical 
curriculum analysis, the study investigates how emotions  particularly love  are institutionally 
constructed and mobilized as political instruments within formal education. Rather than 
treating love as a purely personal or morally neutral sentiment, the analysis demonstrates 
how it functions as a socially regulated emotion that shapes patterns of social relations, moral 
reasoning, and civic belonging.  The findings reveal that love is systematically embedded in 
curricular content, classroom practices, student development activities, and school-sponsored 
cultural rituals. Through these mechanisms, love operates as a normative force that promotes 
loyalty, harmony, and obedience while subtly reinforcing existing power relations. In this 
process, emotional regulation becomes a key pedagogical strategy through which desirable 
forms of citizenship are produced and sustained.  Furthermore, the study argues that love 
functions as a symbolic boundary within Thai basic education - defining who is recognized as 
a “good citizen” and who is positioned as the cultural or ideological “other.” By framing 
national belonging through affective alignment rather than critical engagement, the curriculum 
limits alternative interpretations of citizenship and constrains democratic imagination.            
This article contributes to scholarship on curriculum studies, affect theory, and critical 
education by demonstrating how emotions operate not merely as personal experiences but 
as politically constructed tools that shape identity, governance, and social order within 
educational systems. 
 
Keyword : Love , Cultural Politics of Emotions , Social Studies , Civic Identity 
 
บทนำ 
    ในบริบทของวิชาสังคมศึกษา “ความรัก” มักถูกนำเสนอในรูปของคุณธรรมพื้นฐานของความเป็น
พลเมืองดี เช่น ความรักชาติ ความรักในศาสนา ความรักในพระมหากษัตริย์ ความรักต่อครอบครัว หรือรักใน
ความดีงาม ความรักเหล่านี้ดูเผิน ๆ อาจเป็นสิ่งที่ดีในการเกื้อหนุนให้ผู้คนอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติสุข 
อย่างไรก็ตาม บทความนี้ขอเสนอการมอง “ความรักในฐานะเครื่องมือทางการเมือง” โดยเฉพาะการใช้ความรัก
ในฐานะความรู้สึกสำคัญในการกล่อมเกลาทางอารมณ์ผ่านแบบเรียน กิจกรรมการเรียนรู้ กิจกรรมพัฒนาผู้เรียน 
และวัฒนธรรมต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในโรงเรียนโดยมีเป้าหมายในการสร้างอัตลักษณ์พลเมืองที่ว่านอนสอนง่าย 
(obedient citizen) หรือพลเมืองที่สยบยอมต่ออำนาจที่เหนือกว่าโดยไม่ตั้งคำถาม บทความนี้จึงมุ่งวิเคราะห์
อาณาบริเวณของความรักในวิชาสังคมศึกษา และวิพากษ์บทบาทของความรักในฐานะกลไกของการปกครอง
เชิงวาทกรรมและอารมณ์ (Cultural Politics of Emotions)  
   Sara Ahmed (2004) ได้นำเสนอว่าอารมณ์ทั้งหลายของผู้คน เช่น ความกลัว ความเกลียดชัง ความ
ขยะแขยง รวมไปถึงความรัก ไม่ได้เป็นเพียงแค่ความรู้สึกส่วนตัว แต่ยังมีความเชื่อมโยงทางสังคมและการเมือง 
อารมณ์เหล่านี้มีอิทธิพลต่อการสร้างปฏิสัมพันธ์ระหว่างเรากับผู้อ่ืนและมีส่วนต่อการกำหนดการแสดงออก เช่น 
การเหยียดเชื้อชาติ การบูชาตัวบุคคล การเกิดชาตินิยม ไปจนถึงการผลิตซ้ำโครงสร้างสังคมและอัตลักษณ์ของ

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


3 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
คนในสังคม โดยเฉพาะ “ความรัก” ซึ่งเป็นอารมณ์ที่ส่งผลต่อการจัดระเบียบพฤติกรรมการแสดงออก วิธีคิด 
และคุณค่าที่ยึดถือให้สอดคล้องกับจารีตของผู้มีอำนาจ เช่น ความรักชาติสามารถทำให้พลเมืองยินยอมเสียสละ
ชีวิตโดยไม่ต่อต้าน เพราะรู้สึกว่าการปกป้องชาติคือสิ่งสูงสุด ดังนั้นความรักจึงไม่ใช่อารมณ์บริสุทธิ์ หากเป็น
อำนาจที่แทรกซึมในชีวิตประจำวัน และทำให้การครอบงำเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นอย่างแนบเนียนและเป็นธรรมชาติ 
  เมื่อนำแนวคิดของ Ahmed (2004) มาประยุกต์ใช้กับบริบทของวิชาสังคมศึกษา ซึ่งเป็นวิชาที่ได้รับ
การยอมรับว่ามีบทบาทสำคัญในการสร้างพลเมือง (Civic Education) (Levstik & Barton, 2015) เราจะเห็น
ได้ว่าหลักสูตรและกระบวนการเรียนรู้มักสอดแทรก “การเมืองเชิงอารมณ์” เหล่านี้อย่างเข้มข้น การปลูกฝัง
ความรักในชาติ (Patriotism) หรือความรักในสถาบันหลัก ไม่ได้เป็นเพียงการถ่ายทอดคุณธรรม (Virtue) แต่
เป็นการกำกับอารมณ์ (Affective Governance) เพ่ือสร้างความรู้สึกเป็นพวกเดียวกัน (Sense of Belonging) 
และในขณะเดียวกันก็เป็นการสร้าง “ขอบเขต” (Borders) ที่กีดกันอารมณ์หรืออัตลักษณ์อื่นที่ไม่สอดคล้อง
ออกไป การทำความเข ้าใจบร ิบทการศึกษาไทยโดยเฉพาะในว ิชาส ังคมศึกษาที ่ความรักถ ูกใช ้เป็น 
“เศรษฐศาสตร์เชิงอารมณ์” (Affective Economy) กล่าวคืออารมณ์ (Affects/Emotions) ไม่ได้เป็นเพียง
ความรู้สึกส่วนตัวที่เกิดขึ้นและจบลงภายในปัจเจกบุคคลเท่านั้น แตม่ันยังเป็นพลังงานทางสังคมที่ “หมุนเวียน” 
(circulate) และ “สะสม” (accumulate) อยู่ในสังคมคล้ายกับเงินตราในระบบเศรษฐกิจ ผู้ครองอำนาจนำ
ทางสังคมจึงมักจะสร้าง “วัตถุแห่งความรัก” (Objects of Love) ขึ้นมา ไม่ว่าจะเป็น แนวคิด ความเชื่อ 
สัญลักษณ์ บุคคล หรือสถาบันต่าง ๆ ที่เศรษฐศาสตร์เชิงอารมณ์ได้กำกับให้ความรักไหลเวียนไป “เกาะติด” 
(stick) อยู่กับสิ่งนั้น จนกลายเป็นบรรทัดฐานว่าสิ่งนี้คือสิ่งที่ “เรา” ในฐานะสมาชิกของสังคมควรจะต้องรัก 
วัตถุแห่งความรักจึงไม่ใช่สิ่งที่ “น่ารัก” (lovable) โดยตัวของมันเอง แต่เป็น “ผลผลิต” (product) ที่ถูกสร้าง
ขึ้นจากกระบวนการทางสังคมและการเมือง    
  ดังนั้นเมื่อพิจารณาในระบบการศึกษา โดยเฉพาะวิชาสังคมศึกษาที่มักจะถูกกำหนดให้จัดการเรียนการ
สอนที่ผู ้ครองอำนาจนำมักจะมุ ่งเน้นให้วิชานี้ปลูกฝังความรู ้สึกผูกพัน (Attachment) และความกตัญญู 
(Gratitude) ต่อวัตถุแห่งความรักที่บัญญัติไว้ทั้งในหลักสูตรและที่อยู่ในวัฒนธรรมการเรียนรู้ การแสดงความรัก
ดังกล่าวจึงกลายเป็นบรรทัดฐานของความเป็นพลเมืองดี (ท่ีถูกกำหนดโดยผู้ครองอำนาจนำ) ในทางกลับกันการ
ไม่แสดงออกซึ่งความรักในรูปแบบที่กำหนด หรือการตั้งคำถามต่อวัตถุแห่งความรักเหล่านั้นจะถูกตีตราทันทีว่า
เป็นการขาดความรักชาติ ชังชาติ หรือไม่กตัญญูรู ้คุณ ซึ่งเป็นสะท้อนให้เห็นชัดเจนว่าความรักถูกใช้เป็น
เครื่องมือทางการเมือง การใช้อารมณ์เพ่ือกำกับ กีดกัน สร้างความเป็นอ่ืน (Othering) ให้กับผู้ที่มีความคิดเห็น
ทีต่่างออกไป ความรักในบริบทนี้จึงทำหน้าที่เป็นกลไกในการสร้างพรมแดนที่แบ่งแยก ระหว่าง “เรา” (พลเมือง
ที่รัก) ออกจาก “พวกเขา” (พลเมืองผู้ที่ไม่สยบยอมหรือผู้ที่ไม่รักตามแบบอย่างที่กำหนด) อย่างชัดเจน 
  อย่างไรก็ตาม bell hooks (1994) ไดน้ำเสนอแนวคิดที่ท้าทายความรักในฐานะเครื่องมือของการสยบ
ยอม โดยมองว่าความรักสามารถเป็นพลังแห่งการปฏิวัติและการปลดปล่อยได้ hooks ยืนยันว่า การศึกษาต้อง
เป็นปฏิบัติการเพ่ือเสรีภาพ (Education as the Practice of Freedom) และความรักเป็นองค์ประกอบสำคัญ
ในกระบวนการนั้น แต่ความรักท่ี hooks พูดถึงไม่ใช่ความรักที่โรแมนติกหรือความรู้สึกท่ีฉาบฉวย หากแตค่วาม
รักนั้นเป็นการเมือง (Love is Politic) หรือความรักในฐานะการปฏิบัติการทางการเมือง (Love as a political 
practice) โดยมองว่าความรักไม่ได้เป็นเพียงอารมณ์ความรู้สึกส่วนตัว (Apolitical sentiment) ที่แยกขาดจาก
โครงสร้างอำนาจ  ความรักที่ดีของ hooks จึงเป็นความมุ่งมั่นในการต่อสู้เพื่อความยุติธรรม การดูแลเอาใจใส่
ซึ่งกันและกัน และการสร้างชุมชนแห่งการเรียนรู้ที่ต้านทานการกดข่ี (hooks, 2000) 
  บทความนี้จึงพยายามการเชื่อมโยงแนวคิดการเมืองเชิงอารมณ์ของ Ahmed และแนวคิดความรักใน
ฐานะการปฏิบัติการทางการเมืองของ hooks เพื่อใช้เป็นกรอบในการวิพากษ์ว่า ความรักที่ถูกกำหนดโดยรัฐ 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


4 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
(State-sanctioned Love) นั้นถูกใช้เป็นเครื่องมือทางการเมืองเพื่อควบคุมและสร้างพลเมืองที่เชื ่อง เชื่อ 
(Docile Bodies) ได้อย่างไร และเราในฐานะนักการศึกษาจะทวงคืน “ความรัก” ให้กลายเป็นเครื่องมือเชิง
วิพากษ์ (Critical Tool) เพ่ือการปลดปล่อยผู้เรียนออกจากการครอบงำของผู้ครองอำนาจนำได้อย่างไร และจะ
เปลี่ยนผ่านไปสู่ความรักที่ตั้งอยู่บนฐานของการเคารพสิทธิมนุษยชน ความยุติธรรมทางสังคม และการตั้ง
คำถามต่อโครงสร้างอำนาจ เพ่ือบ่มเพาะพลเมืองที่มีความสามารถในการไตร่ตรองและเปลี่ยนแปลงสังคมอย่าง
แท้จริงได้อย่างไร 
 
เนื้อหา 
การจัดวางวัตถุแห่งความรัก (Objects of Love) ในวิชาสังคมศึกษา 
  “วัตถุแห่งความรัก” ที่ปรากฏอยู่ในตัวชี้วัดและสาระการเรียนรู้แกนกลาง กลุ่มสาระการเรียนรู้สังคม
ศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม พุทธศักราช 2551 สะท้อนให้เห็นภาพ “พรมแดนความรัก” ที่ปรากฏในหลักสูตร
วิชาสังคมศึกษาได้อย่างชัดเจนว่า “ความรัก” เหล่านี้ ไม่ได้ถูกนำเสนออยู่ในฐานะอารมณ์ที่เปิดกว้าง แต่เป็น
อารมณ์ท่ีถูกกำกับและมีวัตถุแห่งความรักทีช่ัดเจนตายตัว  
  1) ความรักต่อชาติ (Love for the Nation)  
  ในบรรดา “วัตถุแห่งความรัก” ที่ถูกผลิตสร้างผ่านหลักสูตรสังคมศึกษาฯ “ความรักต่อชาติ” (Love 
for the Nation) ถือเป็นอารมณ์ที่ปรากฏอย่างเด่นชัดและถี่ที่สุด แต่ทว่า ความรักนี้ไม่ได้ถูกนำเสนอในฐานะ
อารมณ์ที่เปิดกว้างหรือเป็นธรรมชาติ หากแต่เป็นอารมณ์ที่ถูกกำกับ (Prescribed Emotion) ซึ่งถูกนิยามและ
ผูกมัดไว้อย่างแนบแน่นกับอารมณ์ความรู้สึกอื่นอีกสองประการ นั่นคือ ความภาคภูมิใจ (Pride) และ พันธกิจ
ในการธำรงรักษา (The Mission of Maintenance) ในหลักสูตรแกนกลางฯ 2551 ได้นิยามความรักนี้ไว้อย่าง
ตรงไปตรงมาใน มาตรฐาน ส 4.3 (สาระประวัติศาสตร์) ซึ่งตั้งเปา้หมายให้ผู้เรียน “เข้าใจความเป็นมาของชาติ
ไทย วัฒนธรรม ภูมิปัญญาไทย มีความรัก ความภูมิใจ และธำรงความเป็นไทย” จะเห็นได้ว่า “ความรัก” ในที่นี้ 
ถูกวางให้เป็นผลลัพธ์ที่แยกไม่ขาดออกจาก “ความภูมิใจ” และ “การธำรงรักษา” ไม่ใช่ความรักที่เกิดจากการ
ตั้งคำถามหรือการวิพากษ์ หากแต่เป็นความรักที่เกิดจากการต้อง “ซาบซึ้ง” และมุ่ง “ปกป้องสิ่งเดิม” เป็นหลัก 
เป้าหมายทางอารมณ์นี้ยังถูกตอกย้ำเมื่อผู้เรียนจบการศึกษาขั้นพื้นฐาน โดยระบุไว้ในคุณภาพผู้เรียนเมื่อจบชั้น
มัธยมศึกษาปีที่ 6 ว่าต้องมี “ความภูมิใจในความเป็นไทย" และ “มีความรักในประเทศชาติ” 
  พรมแดนของความรักจึงถูกขีดขึ้นอย่างชัดเจน ณ จุดนี้ ว่าความรักที่หลักสูตรยอมรับและบ่มเพาะ     
คือความรักที่ผูกอยู่กับความภาคภูมิใจในประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมกระแสหลัก  ซึ่งมีเป้าหมายสูงสุดคือ      
“การธำรงรักษา” สิ ่งที ่ถูกนิยามว่า “ความเป็นไทย” ไว้ไม่ให้เปลี ่ยนแปลง   ดังนั ้นการตั ้งคำถาม การ
วิพากษ์วิจารณ์ หรือการตีความประวัติศาสตร์ชาติในมุมมองอื่น (Counter-narratives) ซึ่งเป็นกระบวนการ
ปกติของการเรียนรู้ประวัติศาสตร์เชิงวิพากษ์ (Critical History) จึงถูกผลักให้อยู่ “นอกพรมแดน” ของความ
รักนี้โดยอัตโนมัติ การใช้เหตุผลเชิงวิพากษ์ต่อความเป็นไทยจึงมักถูกตีความได้ง่ายว่าเป็นการกระทำที่ขาดความ
รักชาติ ซึ่งนี่คือกลไกที่แนบเนียนในการใช้อารมณ์เพื่อสร้างพลเมืองที่สยบยอมต่อการนิยามตนเองและถูก
ควบคุมโดยเรื่องเล่าหลักทางประวัติศาสตร์ 
  2) ความรักที่ผูกโยงกับความกตัญญู (Love as Gratitude) 
  ในขณะที่ความรักชาติถูกนิยามขึ้นอย่างโจ่งแจ้ง พรมแดนความรักในหลักสูตรสังคมศึกษายังถูก
สถาปนาขึ ้นผ่านกลไกทางอารมณ์ที ่ทรงพลังและแนบเนียนยิ ่งกว่า นั ่นคือ  “ความกตัญญู” (Gratitude)         
แม้หลักสูตร (Ministry of Education, 2008) จะไม่ได้ใช้คำว่ารักโดยตรงกับทุกสถาบันหลัก แต่การปลูกฝัง
ความกตัญญูถือเป็นยุทธศาสตร์ทางการเมืองเชิงอารมณ์ที่ลึกซึ้งกว่า  ตามแนวคิดของ Sara Ahmed (2004) 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


5 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
ความกตัญญูไม่ใช่อารมณ์ท่ีเป็นกลาง หากแต่เป็นกลไกที่สร้างสิ่งที่เรียกว่า “หนี้ทางอารมณ”์ (Affective Debt) 
ขึ้นมา เมื่อพลเมืองถูกกล่อมเกลาให้รู้สึกกตัญญูต่อวัตถุแห่งความรักใด ๆ ก็ตาม เช่น สถาบันครอบครัว สถาบัน
ชาติ พวกเขาจะถูกวางตำแหน่งให้อยู่ในฐานะ “ลูกหนี้” ที่ต้อง “ตอบแทน” อย่างไม่มีที ่สิ้นสุด ภาระทาง
อารมณ์นี้เองที่ทำหน้าที่ลดทอนหรือกระทั่งปิดกั้นความเป็นไปได้ของการวิพากษ์และตั้งคำถามเชิงโครงสร้าง ใน
หลักสูตรแกนกลางฯ สาระการเรียนรู้พระพุทธศาสนา ศีลธรรม และจริยธรรม ได้ผูกโยงเอาความกตัญญู เข้า
กับการทำความดีโดยตรง เช่น ในระดับชั้นประถมศึกษาปีที่ 4 ทีร่ะบุถึงการทำความดีที่รวมถึงกตัญญูกตเวทีต่อ
ประเทศชาติ หรือในระดับชั้นประถมศึกษาปีที่ 6 ตอกย้ำด้วยความกตัญญูกตเวทีต่อพระมหากษัตริย์ พรมแดน
ความรักที่ถูกสร้างขึ้นโดยความรักในรูปแบบของความกตัญญูนี้ จึงเป็นพรมแดนที่แน่นหนาและอันตรายอย่าง
ยิ่งในเชิงวิพากษ์ เพราะการตั้งคำถามต่อวัตถุแห่งความรัก ไม่ว่าจะเป็นประเทศชาติ ศาสนา หรือ สถาบันต่าง ๆ 
จะไม่ถูกรับรู้ในฐานะ “ความเห็นต่าง” ทางความคิดอีกต่อไป แต่จะถูกตีตราในทันทีว่าเป็น “การอกตัญญู” 
(Ungrateful) ซึ่งเป็นคุณสมบัติด้านลบทางศีลธรรมอย่างรุนแรง นี่คือการใช้อารมณ์เพื่อปิดล้อมการใช้เหตุผล 
โดยเปลี่ยนจากคำถามทางการเมืองให้กลายเป็น “ความล้มเหลวทางจริยธรรม” ของตัวบุคคล เพราะทุกคนจะ
คิดต่างจากนี้ไม่ได้เลยในทางปฏิบัติ 
  3) ความรักในฐานะศรัทธาและการเทิดทูน (Love as Faith and Reverence) 
  ในปริมณฑลนี้ ความรักไม่ได้ถูกแสดงออกในฐานะความรู้สึกผูกพันทั่วไป แต่ถูกยกระดับให้เป็นการ 
“ยึดมั่น” (Adherence) และ “ศรัทธา” (Faith) อย่างปราศจากข้อกังขา โดยพุ่งเป้าไปที่สถาบันหลักทาง
การเมืองและศาสนาอย่างชัดเจน ในหลักสูตรแกนกลางฯ ได้กำหนดมาตรฐาน ส 2.2 หน้าที่พลเมือง ระบุว่า
ผู้เรียนไม่เพียงต้องเข้าใจระบบการเมืองการปกครอง แต่ต้อง “ยึดมั่น ศรัทธา และธำรงรักษา” ระบอบ
ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข คำสั่งการทางอารมณ์นี้ยิ ่งชัดเจนขึ้นในตัวชี้วัดระดับ
ประถมศึกษาปีที ่ 5 ที ่กำหนดให้การเป็นพลเมืองดีหมายถึงการเคารพเทิดทูนต่อสถาบันชาติ ศาสนา 
พระมหากษัตริย์ (Ministry of Education, 2008) ในขณะเดียวกัน มาตรฐาน ส 1.2 ที่กำหนดให้ผู ้เรียน 
“เข้าใจ ตระหนักและปฏิบัติตนเป็นศาสนิกชนที่ดี และธำรงรักษาพระพุทธศาสนา หรือศาสนาที่ตนนับถือ” ก็
เป็นการเรียกร้องให้ผู้เรียนเป็นศาสนิกชนที่ดีและมีหน้าที่สำคัญคือการธำรงรักษาศาสนาที่ตนนับถือ นี่คือจุดที่ 
“การเมืองเชิงอารมณ์” (Politics of Emotion) ทำงานขัดแย้งโดยตรงกับเป้าหมายของการศึกษาที่มุ่งเน้นการ
คิดเชิงวิพากษ์ (Critical Thinking) พรมแดนที่ถูกสร้างขึ้นโดยคำว่า “ยึดมั่น ศรัทธา และเทิดทูน” ล้วนเป็น
อารมณ์ที่ตั้งอยู่บนฐานของการยอมรับโดยสมบูรณ์ มันจึงเป็นพรมแดนที่กีดกั้น “ความสงสัย” (Doubt) หรือ 
“การตั้งคำถาม” (Questioning) ออกไปอย่างสิ้นเชิง พลเมืองดีในกรอบนี้จึงไม่ใช่พลเมืองผู้ใช้เหตุผล (The 
Critical Citizen) แต่คือ “พลเมืองผู้มีความเชื่อ” (The Believer) ผู้ซึ่งมีศรัทธาที่ถูกต้องโดยไม่จำเป็นต้อง
สงสัย  
  4) ความรักในวัฒนธรรมแบบอนุรักษ์ (Love as Conservation)  
  ไม่เพียงแต่กำหนดวัตถุที่ต้องรัก แต่ในหลักสูตรยังกำหนดวิธีการที่จะรักอีกด้วย โดยเฉพาะในมิติของ
วัฒนธรรมความรักได้ถูกตีกรอบอย่างคับแคบให้หมายถึง “การอนุรักษ์” (Conservation) และ “การธำรง
รักษา” (Maintenance) มากกว่าจะเป็นการต่อยอด (Development) หรือการวิพากษ์ (Critique) เพ่ือให้เกิด
การเปลี่ยนแปลง สิ่งนี้สะท้อนผ่านตัวบทของหลักสูตรอย่างชัดเจน เริ่มตั้งแต่มาตรฐาน ส 2.1 หน้าที่พลเมือง ที่
เชื่อมโยงค่านิยมที่ดีงามของพลเมืองเข้ากับการธำรงรักษาประเพณีและวัฒนธรรมไทย การใช้คำว่า “ธำรง
รักษา” นี้สร้างนัยยะว่าวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่ดีงามและสมบูรณ์ในตัวเองอยู่แล้ว ภารกิจของพลเมืองจึงคือการ
ปกป้องสิ่งนี้ไว้ แม้ในระดับที่สูงขึ้น เช่น ตัวชี้วัดชั้น ป.6 ที่ดูเหมือนจะเปิดกว้างให้ “วิเคราะห์การเปลี่ยนแปลง
วัฒนธรรมตามกาลเวลา” แต่เป้าหมายสุดท้ายก็ยังคงถูกรวบรัดไปที่การ “ธำรงรักษาวัฒนธรรมอันดีงาม” หรือ

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


6 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
ในชั้น มัธยมศึกษาปีที่ 3 ทีร่ะบอุย่างตรงไปตรงมาให้อนุรักษ์วัฒนธรรมไทยควบคู่ไปกับการเลือกรับ วัฒนธรรม
สากลที่ “เหมาะสม”  พรมแดนที่ถูกสร้างขึ้นในที่นี้จึงเป็นการสร้าง “คู่ตรงข้าม” (Binary Opposition) ทาง
อารมณ์ระหว่างการอนุรักษ์วัฒนธรรมไทย ซึ ่งเท่ากับความดีงาม กับ “การเปลี ่ยนแปลง” ที ่มาพร้อม 
“วัฒนธรรมสากล” ซึ่งถูกมองอย่างคลางแคลงใจว่าอาจ “ไม่เหมาะสม” (ต้องเหมาะสมตามสายตาของเหล่า
อนุรักษ์นิยมเท่านั้น) ความรักท่ีถูกต้องในสายตาของหลักสูตรที่เกิดจากการต่อรองทางการเมืองจึงเป็นเพียงการ
ช่วงใช้ความรักในนามของผู้พิทักษ์ปกปักษ์รักษา (Love of the guardian) ทำหน้าที่ปกป้องสิ่งเดิมที่เหล่า
อนุรักษ์นิยมทางการศึกษาเห็นว่าดีอยู ่แล้ว ในทางกลับกันการท้าทาย การรื ้อสร้าง หรือความพยายาม
เปลี่ยนแปลงวัฒนธรรมเดิม มีแนวโน้มที่จะถูกผลักไสให้ไปอยู่นอกอาณาบริเวณแห่งรักในนิยามนี้ และเสี่ยงต่อ
การถูกตีตราว่าเป็น “ผู้ไม่รักดี” หรือ “ผู้ที่ไม่เห็นคุณค่า” ของวัฒนธรรม หรือแม้กระทั่งกลายเป็นผู้ “ชังชาติ” 
ในสายตาของเหล่าอนุรักษ์นิยม 
  5) การสร้าง “ความเป็นธรรมชาติ” (Naturalization) ให้กับระบบตลาด 
  ในขณะที่สาระอื่นของหลักสูตรสังคมศึกษา ใช้กลไกทางอารมณ์ที่เข้มข้นอย่าง “ความรัก” “ศรัทธา” 
หรือ "ความกตัญญู" เพื่อผูกมัดพลเมืองเข้ากับวัตถุแห่งความรักที่ชัดเจน สาระเศรษฐศาสตร์กลับใช้กลยุทธ์เชิง
อารมณ์ที่แนบเนียนและซับซ้อนกว่า โดยหลีกเลี่ยงการเรียกร้องความรักต่อระบบทุนนิยมโดยตรง แต่หันไปใช้
กลไก “การสถาปนาให้เป็นธรรมชาติ” (Naturalization) และ “การสร้างความปรารถนา” (Cultivating 
Desire) เพื่อให้ระบบตลาดเสรีดำรงอยู่ได้ในฐานะ “สามัญสำนึก” ที่ไม่อาจตั้งคำถามได้ และไม่ได้นำเสนอ 
“ระบบตลาด/ทุนนิยม” ในฐานะหนึ่งในทางเลือกที่เทียบเท่ากับระบบเศรษฐกิจแบบสังคมนิยม หรือระบบอ่ืน 
แต่กลับนำเสนอในฐานะ “ความเป็นจริง” (Reality) หรือ “สามัญสำนึก” (Common Sense) ที่เราต้องทำ
ความเข้าใจ และใช้ชีวิตอยู่กับมันด้วยมโนสำนึกของโลกทุนนิยมให้ได้ ยกตัวอย่าง เช่น การเน้นกลไกราคา 
(Price Mechanism) โดยการสอนเรื่องอุปสงค์ (Demand) อุปทาน (Supply) และกลไกราคา ซึ่งถูกนำเสนอ
ราวกับว่าเป็น “กฎธรรมชาติ” (Natural Law) ของเศรษฐกิจ ในลักษณะที่คล้ายคลึงกับการสอน “กฎทาง
วิทยาศาสตร์” เช่น กฎแรงโน้มถ่วง มากกว่าเป็น “กฎ” ที่ถูกสร้างขึ้นจากระบบการเมืองแบบใดแบบหนึ่ง การ
นำเสนอลักษณะนี้ทำให้กลไกดังกล่าวดูเหมือนเป็น “สัจธรรมสากล” (Universal Truth) ที่ดำรงอยู่อย่างเป็น
กลาง (Neutral) และปราศจากการเมือง (Apolitical) ในฐานะ “สิ่งที่เป็น” (What is) มากกว่า “สิ่งที่ถูกสร้าง
ขึ้น” (What is constructed) จากระบบการเมืองและอุดมการณ์แบบใดแบบหนึ่ง ในขณะเดียวกัน หลักสูตร
ได้มุ่งบ่มเพาะอัตลักษณ์พลเมืองในฐานะผู้บริโภคที่มีเหตุผล หรือผู้ผลิตที่รับผิดชอบ เช่น ตัวชี้วัดในระดับชั้น
ประถมศึกษาปีที่ 5 และ 6 เป็นการตอกย้ำให้ผู้เรียนยอมรับบทบาทของตนเองจากภายในว่าตัวเราคือส่วนหนึ่ง
ในระบบตลาด โดยไม่ได้ตั้งคำถามกับตัวระบบ อารมณ์ที่หลักสูตรต้องการในส่วนนี้จึงไม่ใช่ “ความรัก" แต่คือ 
“การยอมรับ” (Acceptance) และ “การทำให้เป็นเรื่องปกติ” (Normalization) นำไปสู่การบ่มเพาะ “ความ
ปรารถนา” ในตรรกะแบบเสรีน ิยมใหม่  เห็นได้ช ัดในระดับมัธยมศึกษาที่ แนวคิดแบบเสร ีน ิยมใหม่ 
(Neoliberalism) ปรากฏขึ ้นอย่างเด่นชัด โดยหลักสูตรมุ ่งสร้างอารมณ์ที ่สอดคล้องกับตรรกะดังกล่าว 
ยกตัวอย่าง เช่น การอภิปรายผลกระทบของการเปิดเสรีทางเศรษฐกิจ มักถูกนำเสนอในฐานะความจำเป็น 
(Necessity) ของโลกยุคโลกาภิวัตน์ที่เราจะต้องปรับตัวและแข่งขันให้ได้ นอกจากนี้ยังมีการเน้นย้ำเรื่อง “การ
ลงทุน” (Investment) และ “การออม” (Saving) รวมถึงกระแสของสร้างสมรรถนะการรู ้เท่าทันการเงิน 
(Financial Literacy Competency)  ซึ่งล้วนแล้วแต่เป็นการสร้างพลเมืองที่ต้องรับผิดชอบชีวิตตนเอง (Self-
Responsible Citizen) ซึ ่งเป็นหัวใจของเสรีนิยมใหม่ อารมณ์ที ่ถ ูกสร้างในส่วนนี ้ไม่ใช่ความรัก แต่คือ  
“ความหวัง” (Hope) ที่จะมั ่งคั ่งผ่านการลงทุน และขณะเดียวกันก็สร้าง “ความกังวลหรือความกลัว” 
(Anxiety/Fear) ที่จะล้มเหลวหากไม่รู้จักปรับตัว อารมณ์ทั้งสองนี้ล้วนเป็นเชื้อเพลิงชั้นดีที่ขับเคลื่อนระบบทุน

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


7 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
นิยมภายใต้แนวคิดเสรีนิยมใหม่ ทั้งที่เป็นอย่างนั้นจุดที่น่าสนใจอีกประการของหลักสูตรสังคมศึกษาในประเทศ
ไทยคือการคือการนำเอาเนื้อหา “ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง” (Sufficiency Economy Philosophy)      
ซึ ่งปรากฏในแทบทุกตัวชี ้ว ัดและแทบทุกระดับชั ้น โดยนำเสนอปรัชญานี ้ในฐานะทางแก้ (The Cure)          
หรือภูมิคุ้มกัน (The Immunity) ต่อ “พิษ” ของระบบทุนนิยม ซึ่งนี่คือกลไกทางอารมณ์ที่ซับซ้อนอย่างยิ่ง 
กล่าวคือ หลักสูตรยอมรับว่าระบบทุนนิยมเสรีคือ “ความเป็นจริง” ที่เราต้องอยู่กับมัน (Naturalization) ให้ได้ 
แต่ในขณะเดียวกัน ก็สร้าง “วัตถุแห่งความรัก” ชิ้นใหม่ขึ้นมาเพื่อใช้เป็นเครื่องมือทางศีลธรรมและอารมณ์      
ให้พลเมืองไทยใช้ “จัดการ” กับความรู้สึกไม่ม่ันคงที่เกิดจากระบบทุนนิยมนั่นเอง ความน่าเสียดายคือหลักสูตร
เองมีความตั้งใจใช้คำว่า “ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง” มากจนเกินไป แทนที่จะเน้นให้เห็นว่าแนวทางนี้คือหลัก
แห่งการต่อสู้กับโลกทุนนิยมและนำพาประเทศไปสู่ความยั่งยืน ท่าทีของหลักสูตรที่บูรณาการแนวคิดนี้อย่าง
มากเกินไปทำให้แนวโน้มในเรียนรู้เรื่องดังกล่าวกลายเป็นหลักความเชื่อที่ต้องศรัทธา มากกว่าเป็นแนวทางที่มุ่ง
สู่การปฏิบัติอย่างแท้จริง 
  6) ภูมิศาสตร์แห่งจิตสำนึกทางการเมืองว่าด้วยความรับผิดชอบต่อสิ่งแวดล้อม 
  ในสาระการเรียนรู้ภูมิศาสตร์เองก็ได้สร้างพื้นที่บ่มเพาะอารมณ์รูปแบบเฉพาะของตนเองขึ้นมา นั่นคือ 
“จิตสำนึก” (Consciousness) ซึ่งจิตสำนึกในที่นี้ คืออารมณ์ที่ถูกผลิตสร้างขึ้นเพื่อทำงานเชิงการเมืองผ่าน
ประเด็นด้านสิ่งแวดล้อม ได้แก่ 1) การเปลี่ยนปัญหาเชิงโครงสร้างให้เป็นปัญหาเชิงการจัดการ  สาระ
ภูมิศาสตร์นำเสนอปัญหาสิ่งแวดล้อม เช่น ทรัพยากรลดลง มลพิษเพิ่มขึ้น การเปลี่ยนแปลงสภาพภูมิอากาศ
เลวร้ายมากข้ึน ในฐานะที่เป็นปัญหาสิ่งแวดล้อมเหล่านี้เป็นปัญหาเชิงเทคนิค (Technical Problem) ที่รอคอย
การจัดการ (Management) ที่ถูกต้อง ซึ่งหลักสูตรกลับหลีกเลี่ยงอย่างมีนัยสำคัญที่จะวิพากษ์ต่อ “สาเหตุเชิง
โครงสร้าง” (Structural Causes) ที่ก่อให้เกิดปัญหาเหล่านั้น เช่น ระบบเศรษฐกิจแบบทุนนิยม (ที่เพิ่งสอนไป
ในสาระที่ 3) ซึ่งตั้งอยู่บนฐานของการบริโภคและการเติบโตที่ไม่สิ้นสุด หรือระบบการเมืองที่ตั้งอยู่บนความไม่
เป็นธรรมทั้งต่อสังคมและระบบนิเวศโลก 2) การสร้างความรับผิดชอบส่วนบุคคล (Individualization of 
Responsibility) โดยจิตสำนึกที่หลักสูตรปลูกฝังนั้นถูกนำไปผูกโยงกับการมีส่วนร่วมของปัจเจกบุคคล เช่น 
ตัวชี้วัด ป.5 ที่ระบุถึง “การมีส่วนร่วมในการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม” หรือใน ม.4 ที่ระบุถึง “มีส่วนร่วมในการ
จัดการ...อย่างยั่งยืน” (Ministry of Education, 2008) ซึ่งนี่คือการเมืองเชิงอารมณ์ที่สอดรับกับตรรกะแบบ
เสรีนิยมใหม่ (Neoliberal Logic) อย่างสมบูรณ์แบบ มันคือการผลักภาระความรับผิดชอบในการแก้ไขปัญหา
สิ่งแวดล้อม ซึ่งเป็นปัญหาเชิงโครงสร้างระดับโลกมาไว้บนบ่าของพลเมืองผู้มีจิตสำนึก (The Conscious 
Citizen) แต่ละคน อารมณ์ที่ถูกสร้างจึงไม่ใช่ “ความโกรธ” (Anger) ต่อระบบที่ทำลายล้างระบบนิเวศโลก แต่
เป็น “ความรู้สึกผิด” (Guilt) ที่ต้องมคีวามรับผิดชอบ (Responsibility) อันเป็นจิตสำนึกส่วนบุคคลที่จะต้องทำ
หน้าที่ของตน เช่น ปิดไฟ, แยกขยะ, หิ้วถุงผ้าไปตลาด เป็นต้น ในแง่นี้สาระภูมิศาสตร์สร้างขึ้นจึงกลายไปเป็น
พรมแดนระหว่าง “พลเมืองผู้มีจิตสำนึก” (ผู้ที่อนุรักษ์และมีส่วนร่วม) กับ “พลเมืองผู้ไร้จิตสำนึก” (ผู้ที่บรโิภค
และทำลาย) พรมแดนนี้ ปิดกั้นความเป็นไปได้ในการสร้างพลเมืองเชิงวิพากษ์ (Critical Citizen) ที่สามารถตั้ง
คำถามว่า “เหตุใดทรัพยากรจึงถูกจัดสรรอย่างไม่เท่าเทียม” หรือ “ระบบเศรษฐกิจแบบใดที่จะไม่ทำลาย
สิ่งแวดล้อม” หรือ “รัฐบาลแบบไหนที่จะเข้ามาคลี่คลายปัญหาสิ่งแวดล้อมและสร้างกฎหมายที่นำไปสู่ความ
เป็นธรรมเชิงนิเวศมากขึ้น” แต่กลับเลือกที่จะบ่มเพาะพลเมืองผู้จัดการ (The Managerial Citizen) ที่ยอมรับ
ระบบที่เป็นอยู่ และมุ่งมั่นที่จะจัดการผลกระทบของมันให้ดีที่สุดภายใต้กรอบสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง
แบบเดิม 
 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


8 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
พรมแดนความรักในวิชาสังคมศึกษา: ความรักแบบมีเงื่อนไขเพื่อการบ่มเพาะอัตลักษณ์ของพลเมือง  
  พรมแดนความรักในหลักสูตรสังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม ทั้งสาระประวัติศาสตร์, หน้าที่
พลเมืองฯ, ศาสนา, เศรษฐศาสตร์ และภูมิศาสตร์ เมื ่อนำมาสังเคราะห์ร่วมกันจะเผยให้เห็นยุทธศาสตร์
การเมืองเชิงอารมณ์ (Cultural Politics of Emotions) ที่สอดคล้องกันอย่างเป็นระบบ กล่าวคือ ความรักที่
หลักสูตรนี้มุ่งบ่มเพาะนั้น ไม่ใช่ “ความรักที่เป็นสากล” (Universal Love) ที่ไร้เงื่อนไข แต่เป็น “ความรักแบบ
มีเงื ่อนไข” (Conditional Love) ที่ถูกสร้างและกำกับอย่างเข้มงวด ความรักในบริบทนี้จึงทำหน้าที่เป็น 
“อารมณ์เชิงเปลี่ยนผ่าน” (Transactional Emotion) ที่ทำงานอยู ่ภายในระบบเศรษฐศาสตร์เชิงอารมณ์  
(Affective Economy) (Ahmed, 2004) พลเมืองจะถูกรับรองว่าเป็น “ผู้มีความรัก” และดังนั้นผู้มีความรักจึง
เป็น “พลเมืองดี” ไปโดยอัตมัติเพราะพวกเขาได้แสดงออกแล้วซึ่งอารมณ์ที่ถูกต้องตามเงื่อนไขที่รัฐกำหนด  
ความรักแบบนี้จึงทำหน้าที่ในการกีดกัน (Othering) หรือทำให้พลเมืองที่ “รักไม่เป็น” กลายเป็นคนอื่นตาม
เงื ่อนไขดังกล่าว การตั ้งคำถามเชิงวิพากษ์ (Critical Questioning), การท้าทาย (Defiance), หรือความ
ปรารถนาในการเปลี่ยนแปลง (Desire for Change) จะถูกผลักให้อยู่นอกพรมแดน และถูกตีตราโดยทันทีว่า
เป็นการกระทำที่ “ไม่รัก” “อกตัญญู” “ไร้ศรัทธา” “ชั่วร้าย” หรือแม้กระทั่งกลายเป็นผู้ชังชาติโดยอัตมัติ     
ถ้าเรามองผ่านมุมมองของ เฮนรี จีรูซ์ (Henry Giroux, 1992) หลักสูตรในลักษณะนี้จึงเสมือนกับกำลังทำ
หน้าที่เป็น "ผู้พิทักษ์พรมแดน" (Border Guard) อย่างแข็งขันคือแทนที่หลักสูตรจะช่วยส่งเสริมให้ผู้เรียนกล้า
ก้าวข้ามขอบพรมแดนของการเรียนรู้ (Border Pedagogy) ที่แบ่งแยก “เรา” ออกจาก “เขา” หลักสูตรกลับ
ตอกย้ำให้พรมแดนนั้นแน่นหนาขึ้น เพื่อสร้าง “สามัญสำนึก” ที่ไม่อาจโต้แย้งได้ แม็กซีน กรีน (Maxine 
Greene, 1995) เรียกกระบวนในลักษณะนี้ว่า “การปิดกั้นจินตนาการทางสังคม” (The Closing of Social 
Imagination) เพราะการศึกษาที่แท้จริงควรมุ่งปลดปล่อยจินตนาการเพ่ือให้ผู้เรียนสามารถจินตนาการถึงโลกที่
เป็นอย่างอื่น (Imagine the world otherwise) ได้ แต่หลักสูตรนี้กลับปิดกั้นความเป็นไปได้นั้น และบ่มเพาะ
การยอมรับ (Acceptance) ต่อสภาวะที่เป็นอยู่ ท้ายที่สุดอัตลักษณ์พลเมืองที่หลักสูตรมุ่งสร้าง กลายไปเป็นอัต
ลักษณ์ที่ปฏิเสธแนวคิดพื้นฐานของ ฮันนาห์ อาเรนท์ (Hannah Arendt, 1958) ที่มองว่าการเมืองคือการ
กระทำ (Action) ในพ้ืนที่สาธารณะ (Public Sphere) ที่ซึ ่งความหลากหลาย (Plurality) ของมนุษย์ควรได้
ปรากฏ และเพ่ือให้มนุษย์ทุกคนไดเ้ริ่มต้นใหม่ (Natality) ที่สามารถสร้างสิ่งใหม่ให้โลกได้ 
    ดังนั้นจะเห็นได้ว่าเป้าหมายสูงสุดของการบ่มเพาะความรักแบบมีเงื่อนไขนี้ คือการสร้างอัตลักษณ์  
พลเมืองที่ว่านอนสอนง่าย (Obedient Civic Identity) กล่าวคือพลเมืองเหล่านี้จะถูก “กำกับด้วยอารมณ์” 
(Affectively Governed) ให้พวกเขามีความสัมพันธ์ต่อรัฐและโครงสร้างอำนาจในเชิง “ความภักดีทาง
อารมณ์” (Emotional Loyalty) มากกว่าการเป็นพลเมืองที ่กล ้า “ตรวจสอบด้วยเหตุผล” (Rational 
Scrutiny) ความรักในหลักสูตรสังคมศึกษาจึงเป็นกลไกของชนชั้นปกครองในการสร้างอำนาจนำ (Hegemony) 
ที่ทำหน้าที่รักษาระเบียบสังคมแบบเดิมให้ยังคงอยู่ (Status Quo) และยืนอยู่ขั้วตรงข้ามอย่างสิ้นเชิงกับความ
รักเชิงวิพากษ์ (Critical Love) ซึ่งเป็นปฏิบัติการเพ่ือเสรีภาพ (Practice of Freedom) เป็นความรักที่เรียกร้อง
หาความยุติธรรมทางสังคม การดูแลซึ่งกันและกัน และการเผชิญหน้ากับความจริงที่เปลี่ยนแปลงบนโลกนี้ด้วย
การวิพากษ์อย่างกล้าหาญ (hooks, 1994)  
 
ปฏิบัติการทวงคืนความรัก: จริยธรรมความรักกับการต่อต้านอำนาจ 
    การทวงคืน “ความรัก” กลับมาในฐานะพลังแห่งการเปลี่ยนแปลง เป็นภารกิจที่สำคัญของครูในฐานะ 
“ครูผู ้ทำงานเชิงวัฒนธรรม” (Teacher as Cultural Worker) ตามแนวคิดของเปาโล แฟร์ (Paulo Freire)    
ครูในฐานะนี้ปฏิเสธการศึกษาแบบฝากธนาคาร (Banking Education) ที่มุ่งฝากฝังความรักที่ถูกต้องแบบที่รัฐ

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


9 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
กำหนดให้กับนักเรียนท่องจำเนื้อหา แต่จะหันมาใช้การศึกษาเชิงสนทนา (Dialogical Education) ซึ่งเป็น 
ปฏิบัติการแห่งความรัก (An Act of Love) ที่แท้จริง (Freire, 1970) ความรักจึงเป็นการที่ครูและนักเรียน
ร่วมกัน “อ่านโลก” (Read the World) อย่างวิพากษ์เพื ่อสร้างจิตสำนึกรู ้ เท่าทัน (Conscientização)            
(Freire, 1998) โดยเป้าหมายสูงสุดของความรักเชิงว ิพากษ์  (Critical Love) ตามแนวคิดของ อาเรนท์ 
(Arendt, 1958) คือการสร้างห้องเรียนให้กลายเป็นพื ้นที่สาธารณะ (Public Sphere) ที่ความหลากหลาย 
(Plurality) ของนักเรียนได้รับการเฉลิมฉลองไม่ใช่ถูกกดทับด้วยมาตรฐานความรักแบบเดียว เป็นพื้นที ่ที่
นักเรียนได้ฝึกฝนการกระทำผ่านการถกเถียงและตัดสินใจร่วมกัน และยืนยันถึง  “การเริ่มต้นใหม่” (Natality) 
ของพวกเขา ในฐานะพลเมืองที่จะสร้างสรรค์สังคมที่ยุติธรรมกว่าเดิม สอดคล้องกับแนวคิดของเบลล์ ฮุกส์ 
(hooks, 1994) ที่เชื่อม่ันว่าการศึกษาคือปฏิบัติการเพ่ือเสรีภาพและการเติบโตของความเป็นมนุษย์ 
  ดังนั้นถ้าเราอยากจะสร้างจริยธรรมความรักในฐานะหัวใจใหม่ของวิชาสังคมศึกษาให้เป็นความรักที่
ควรจะเป็นโดยมีรากฐานมาจากแนวคิดของ เบล ฮุกส์ ซึ่งเธอยืนยันว่าความรักคือการเมือง (Love is Politic) 
และการศึกษาต้องเป็นปฏิบัติการเพ่ือเสรีภาพ ความรักในความหมายของฮุกส์จึงไม่ใช่แค่ความรู้สึกโรแมนติกที่
แยกขาดจากการเมือง แต่เป็นการกระทำ (Action) และ ความมุ่งมั่น (Commitment) ที่จะต่อต้านการกดขี่
และการครอบงำในทุกรูปแบบ (hooks, 1994) ความรักเชิงวิพากษ์จึงควรเป็นสิ่งที่วิชาสังคมศึกษาควรบ่มเพาะ
ให้เกิดขึ้น และมี 3 สิ่งที่ครูต้องทวงคืนความรักเพื่อสะท้อนคิดโดยไตร่ตรองและฟื้นคืนนิยามแห่งรักที่เปิดกว้าง 
ตามแนวคิดของ hooks (2000) ได้แก่ 

1) ความรักในฐานะความยุติธรรม (Love as Justice) ไม่ใช่ความรักที่สอนให้ยอมรับความไม่เท่าเทียม 
แต่เป็นความรักที่กระตุ้นให้ผู้เรียน “โกรธ” (Anger) ต่อความอยุติธรรมทั้งปวงในสังคม และมุ่งมั่นที่จะ 
“ตั้งคำถาม” และ หาหนทางในการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างที่กดขี่ให้เกิดความเป็นธรรมต่อทุกชีวิตบน
โลก 

2) ความร ักในฐานะการด ูแล (Love as Care) ค ือการสร ้างช ุมชนแห ่งการเร ียนรู้  (Learning 
Community) ในห้องเรียนกลายเป็นพื้นที่ปลอดภัย ที่ซึ่งเสียงของนักเรียนทุกคนจะได้เปล่งออก และ
ทุกคนร่วมรับฟัง ครูและผู้เรียนจะร่วมสร้างการเรียนรู้ด้วยกัน และพัฒนาทั้งร่างกาย ความคิด และจิต
วิญาณ มันคือการดูแลเพ่ือนมนุษย์ที่ปฏิเสธการลดทอนคุณค่าความเป็นคน เยียวยาบาดแผล และก้าว
ไปข้างหน้าร่วมกัน 

3) ความรักในฐานะความจริง (Love as Truth) คือความรักที่กล้าหาญในการเผชิญหน้ากับความจริง
(Facing Reality) และกล้าเผช ิญหน้าต ่อภาพมายา ( Illusion) แม้ว ่าความจร ิงน ั ้นจะท้าทาย
ประวัติศาสตร์กระแสหลักหรือวัตถุแห่งความรักที่รัฐกำหนดก็ตาม เผชิญหน้ากับ "ความจริง" อย่าง
ซื่อสัตย์ แม้ว่าความจริงนั้นจะเจ็บปวดหรือขัดแย้งกับสิ่งที่เราถูกสอนให้รักก็ตาม  มันคือการสอนให้
นักเรียนรักการวิพากษ์มากกว่าการเชื่อฟัง ยกตัวอย่างเช่น การรักประเทศชาติ ไม่ใช่การรักในภาพ
มายาของชาติที่สมบูรณ์แบบโดยไร้ที่ติ แต่คือการรักชาติมากพอที่จะกล้าวิพากษ์วิจารณ์ข้อบกพร่อง
ของชาติ และมุ่งม่ันที่จะทำให้ชาติที่เราอยู่ดีขึ้น การเผชิญหน้ากับความจริงจึงเป็นปฏิบัติการแห่งความ
รัก (An Act of Love) ที่ลึกซึ้งและความรักเช่นนี้จะนำไปสู่การปลดปล่อยตัวเองออกจากกรอบที่
ผู้ปกครองครอบงำ 

  จากทั้งหมดที่กล่าวมาความรักที่ควรจะเป็นในวิชาสังคมศึกษาเป็นปฏิบัติการเชิงจริยธรรม (Ethical 
Practice) ที่มีเป้าหมายในการต่อต้านอำนาจและการครอบงำ เปลี่ยนห้องเรียนจากการเป็นพื้นที่ “กล่อม
เกลา” (Indoctrination) สู่พ้ืนที่แห่ง “การปลดปล่อย” (Liberation) เพ่ือบ่มเพาะพลเมืองที่ตื่นรู้และกล้าหาญ
พอที่จะรักความยุติธรรมมากกว่ารักการสยบยอม 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


10 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
 
บทสรุป  
   บทความนี้ได้วิเคราะห์พรมแดนความรัก (The Borders of Love) ที่ถูกประกอบสร้างขึ้นในตัวชี้วัด
และสาระการเรียนรู้แกนกลาง กลุ่มสาระการเรียนรู้สังคมศึกษา ศาสนา และวัฒนธรรม พุทธศักราช 2551 
(Ministry of Education, 2008)  โดยชี้ให้เห็นว่าความรักในหลักสูตรนี้ไม่ใช่อารมณ์สากลที่มีความเป็นกลาง
หากแต่เป็นกลไกทางการเมืองเชิงอารมณ์ (Affective Politics) ที่ถูกกำหนดเงื่อนไขไว้อย่างชัดเจน (Ahmed, 
2004)  ความรักที ่หลักสูตรยอมรับต้องแสดงออกผ่านความภาคภูมิใจในประวัต ิศาสตร์กระแสหลัก               
การแสดงออกถึงความกตัญญูในฐานะหนี้ทางอารมณ์ ศรัทธาที่ไร้ข้อกังขา และการยอมรับในระเบียบเศรษฐกิจ
และสิ่งแวดล้อมที่เป็นอยู่ ปฏิบัติการเหล่านี้มุ่งบ่มเพาะอัตลักษณ์พลเมืองที่ ว่านอนสอนง่าย (Obedient Civic 
Identity) มากกว่าพลเมืองผู้ทรงปัญญากล้าวิพากษ์ การวิเคราะห์นี้สอดคล้องโดยตรงกับข้อเสนอของ Michael 
Apple (1993) ที่ว่าหลักสูตรไม่เคยเป็นกลาง แต่คือความรู้ฉบับทางการ (Official Knowledge) ที่ผ่านการ
คัดเลือก (Selection) มาแล้ว “ความรัก” ที่ปรากฏในหลักสูตรสังคมศึกษาไทยจึงเป็นมรดกที่ถูกคัดสรร 
(Selected Heritage) เพื่อสร้างอุดมการณ์ชี้นำ (Hegemony) ที่พยายามนำเสนอความรักในนิยามที่ผู้ครอง
อำนาจนำพยายามใช้ความรู้สึกกลายเป็นสามัญสำนึก (Common Sense) ของคนท้ังสังคม เมื่อพรมแดนความ
รักถูกขีดขึ้นอย่างเป็นทางการเช่นนี้ ย่อมนำไปสู่คำถามที่ทรงพลังที่ว่า “คนชายขอบสามารถพูดได้หรือไม่” 
(Can the Subaltern Speak?) หากความรักที ่ถูกต้องถูกนิยามโดยวาทกรรมหลักของรัฐ แล้วความรักใน
รูปแบบอื่น เช่น ความรักในท้องถิ่นท่ีขัดแย้งกับส่วนกลาง ความรักในความยุติธรรมที่ท้าทายอำนาจรัฐ หรือการ
ตั้งคำถามต่อประวัติศาสตร์กระแสหลัก เสียงของคนชายขอบหรือผู้ถูกกดขี่ (The Subaltern) จะถูกผลักให้
กลายเป็นเสียงที่ถูกทำให้เงียบ (Silenced Voices) หรือถูกกีดกันให้กลายเป็นคนอื่นหรือไม่ (Spivak, 1988) 
หรือแท้จริงแล้ว “ความรัก” คือสิ่งที่ กฤษณะมูรติ (Krishnamurti, 1974) เรียกว่าการตีกรอบ (Conditioning) 
ซึ่งเป็นปฏิปักษ์ต่อการศึกษาโดยสิ้นเชิง กฤษณะมูรติยืนยันว่าการศึกษาที่แท้จริงต้องปลดปล่อยมนุษย์จากความ
กลัว (To free the human mind from fear) แต่ความรักท่ีหลักสูตรสร้างขึ้น กลับตั้งอยู่บนความกลัว (Fear) 
ทั้งสิ้น ความกลัวที ่จะถูกกีดกัน (Fear of Othering) ความกลัวที ่จะอกตัญญู ความกลัวที่จะกลายไปเป็น
พลเมืองที่ไมดี่ในสายตาผู้ใหญ่ นี่คือความรักท่ีเกิดจากอำนาจ ไม่ใช่ความรักที่เกิดจากปัญญา 
  บทความนี้จึงเรียกร้องให้มีการทบทวนจริยธรรมความรักในวิชาสังคมศึกษาเสียใหม่ ท่ามกลางกระแส
ของการปรับหลักสูตรฐานสมรรถนะ การก้าวข้ามความรักท่ีเชื่องเชื่อ (Tamed Love) ที่และมุ่งไปสู่ความรักเชิง
วิพากษ์ (Critical Love) คือประตูบานแรกของการปฏิวัติทางการศึกษา ความกล้าหาญของรัฐที่จะยินยอมให้
หลักสูตรกลายเป็นเอกสารแห่งเสรีภาพทางวิชาการเพื่อการเติบโตในความเป็นมนุษย์ การยอมรับความรักใน
ฐานะความจริง (Love as Truth) ที่กล้าทำลายมายาคติ เป็นจุดเริ่มต้นของการปลดปล่อยจินตนาการเพื่อให้
ผู้เรียนมองเห็นโลกที่มีคนอื่น และเป็นความรักที่ยืนยันในการกระทำของพลเมืองที่หลากหลายเพื่อนำไปสู่การ
สร้างสังคมที่เป็นธรรม และนี่คือความรักที่จะสามารถบ่มเพาะให้นักเรียนได้เติบโตขึ้นไปเป็นพลเมืองที่มี
อิสรภาพ (Liberated Citizens) ไม่ใช่เกิดมาเพื่อเป็นพลเมืองที่เชื่องเชื่อ สยบยอม มีค่าแค่เป็นส่วนหนึ่งในโลก
ของกลไกการตลาด เป็นแค่แรงงานทางประเพณีของรัฐ หรือเป็นแค่แรงงานพร้อมใช้ให้กับนายทุน (hooks, 
1994) (Freire, 1970) (Greene, 1995) (Arendt, 1958) 
 
 
 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


11 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
สรุปองค์ความรู้ 
  ความรักท่ีปรากฏในวิชาสังคมศึกษาของไทยในปัจจุบันไม่ใช่อารมณ์ที่เป็นกลาง แต่เป็นเทคโนโลยีทาง
อารมณ์ (Affective Technology) ที่ถูกสร้างขึ้นอย่างมีเงื่อนไขเพื่อเป็นกลไกในการบ่มเพาะอัตลักษณ์ของ
พลเมืองที่ว่านอนสอนง่ายและสยบยอมต่อโครงสร้างอำนาจแบบเดิม องค์ความรู้นี้สามารถนำไปประยุกตใ์ช้ใน 
การวิเคราะห์หลักสูตร การออกแบบการเรียนการสอนในชั้นเรียน และการพัฒนาครู โดยให้ความสำคัญกับ 
การเปลี่ยนกระบวนทัศน์ของครูจากการเป็นผู้ส่งผ่านความรักที่รัฐกำหนด ไปสู่การเป็นผู้ปฏิบัติการความรักเชิง
วิพากษ์ (Practitioner of Critical Love) ในห้องเรียน ซึ่งจะเป็นประโยชน์สำหรับ นักวิชาการด้านการศึกษา 
ผู้พัฒนาหลักสูตร ครูผู้สอน ตลอดจนผู้วางนโยบายการศึกษาที่อยากทำให้การเรียนรู้สังคมศึกษาเปลี่ยนมุมมอง
จากความรักท่ีถูกจำกัดไปสู่ความรักท่ีเปิดกว้างต่อโลกและความเป็นมนุษย์ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลง 
 
การถ่ายทอดและนำไปใช้ประโยชน์ 

1. ด้านวงวิชาการ บทความนี้สามารถใช้เป็นฐานในการขยายการวิจัยเชิงวิพากษ์ (Critical Research) 
ในการศึกษาไทย โดยเฉพาะการวิเคราะห์หลักสูตรในมิติอื่น ๆ เช่น เพศภาวะ , ชนชั้น, ชาติพันธุ์ ผ่าน
เลนส์การเมืองเชิงอารมณ์ 

2. ด้านการพัฒนาครู สามารถนำองค์ความรู้และกรอบแนวคิดนี้ไปจัดการอบรมเชิงปฏิบัติการสำหรับครู 
(Teacher Workshops) ในหัวข้อ “การสอนสังคมศึกษาด้วยความรักเชิงวิพากษ์” (Teaching Social 
Studies with Critical Love) เพ่ือช่วยให้ครูตระหนักถึงบทบาทของตนในฐานะผู้ทำงานเชิงวัฒนธรรม
และสร้างห้องเรียนให้เป็นพื้นที่แห่งการปลดปล่อย (Liberating Space) 

3. ด้านข้อเสนอเชิงนโยบาย บทความนี้เสนอว่า การปรับปรุงหลักสูตรแกนกลางในอนาคตจำเป็นต้อง
ทบทวนเป้าหมายเชิงอารมณ์ (Affective Objectives) ของวิชาสังคมศึกษาอย่างถึงราก โดยเปลี่ยน
เป้าหมายจากการธำรงรักษา และสร้างการสยบยอม ไปสู่การบ่มเพาะปัญญาเชิงวิพากษ์ (Critical 
Inquiry) และความมุ่งมั่นในความยุติธรรมทางสังคม (Commitment to Social Justice) 

 
References  
Ahmed, S. (2004). The cultural politics of emotion. Routledge. 
Apple, M. W. (1993). Official knowledge: Democratic education in a conservative age. 

Routledge. 
Apple, M. W. (2019). Ideology and curriculum (4th ed.). Routledge. 
Arendt, H. (1958). The human condition. University of Chicago Press. 
Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed. Herder and Herder. 
Freire, P. (1998). Teachers as cultural workers: Letters to those who dare teach. Westview 

Press. 
Giroux, H. A. (1988). Teachers as intellectuals: Toward a critical pedagogy of learning. Bergin & 

Garvey. 
Giroux, H. A. (1992). Border crossings: Cultural workers and the politics of education. 

Routledge. 
Giroux, H. A. (2001). Theory and resistance in education: Towards a pedagogy for the 

opposition (Rev. and expanded ed.). Bergin & Garvey. 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


12 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
Greene, M. (1995). Releasing the imagination: Essays on education, the arts, and social 

change. Jossey-Bass. 
hooks, b. (1994). Teaching to transgress: Education as the practice of freedom. Routledge. 
hooks, b. (2000). All about love: New visions. William Morrow. 
Krishnamurti, J. (1974). Education and the significance of life. Harper & Row. 
Levstik, L. S., & Barton, K. C. (2015). Doing history: Investigating with children in elementary 

and middle schools (5th ed.). Routledge. 
Ministry of Education. (2008). Indicators and core learning content, Social Studies, Religion, 

and Culture learning area, according to the Basic Education Core Curriculum B.E. 
2551 (2008). 

Spivak, G. C. (1988). Can the subaltern speak? In C. Nelson & L. Grossberg (Eds.), Marxism and 
the interpretation of culture (pp. 271-313). University of Illinois Press. 

 
 
 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about

