
1 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 หมอลำผ่านกาลเวลา : การเปลี่ยนผ่านเชิงวัฒนธรรมและอัตลักษณ์จากลานบ้านสู่สตรีมมิง 
MOR LAM THROUGH TIME : CULTURAL AND IDENTITY TRANSITIONS  

FROM VILLAGE COURTYARDS TO STREAMING PLATFORMS 
 

ฐพัชร์  โคตะ 
Thaphat  Khota 

โรงเรียนบ้านนาโก, สำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศึกษาเลย เขต 2 
Ban na ko School, Loei Primary Educational Service Area Office 2 

E-mail: khota.thaphat@gmail.com 
 
 
 
บทคัดย่อ    
 บทความวิชาการนี้มุ่งอธิบายพลวัต “กาลเวลาของหมอลำ” ผ่านการวิเคราะห์การเปลี่ยนผ่านจาก
พิธีกรรมชุมชนในลานบ้าน สู่การเป็น “สินค้าทางวัฒนธรรม” (Cultural Commodity) บนแพลตฟอร์มสตรีม
มิงและสื่อดิจิทัลร่วมสมัย โดยใช้กรอบแนวคิดโลกาภิวัตน์ท้องถิ่น (Glocalization) วัฒนธรรมลูกผสม (Hybrid 
Cultural Form) และการต่อรองอัตลักษณ์ ( Identity Negotiation) เป็นฐานในการทำความเข้าใจการ
เปลี่ยนแปลงดังกล่าว ในด้านวิธีดำเนินการ บทความใช้แนวทางเชิงคุณภาพ (Qualitative Analysis) ผ่านการ
วิเคราะห์เนื้อหา (content analysis) และการวิเคราะห์เชิงธีม (thematic analysis) โดยพิจารณาตัวอย่าง
กรณีศึกษาเชิงพรรณนา ซึ่งคัดเลือกจากสื่อหมอลำร่วมสมัยบนแพลตฟอร์มออนไลน์ ได้แก่ YouTube, TikTok 
และ Facebook Live รวมจำนวน 12 คลิป โดยใช้วิธีเลือกแบบตามวัตถุประสงค์ (purposeful sampling) 
ได้แก่ คลิปที่มีการผสมผสานองค์ประกอบดั้งเดิมของหมอลำเข้ากับรูปแบบการนำเสนอแบบดิจิทัลอย่างเด่นชัด 
ทั้งนี้ กรณีศึกษาเหล่านี้ทำหน้าที่เป็น “ตัวแทนเชิงสัญญะ” เพื่อให้เห็นปรากฏการณ์ร่วมในด้านสุนทรียศาสตร์ 
กลยุทธ์การสื่อสาร และการปรับตัวของศิลปินหมอลำบนแพลตฟอร์มต่าง ๆ ผลการวิเคราะห์ชี้ว่า หมอลำในยุค
ดิจิทัลไม่ได้สูญเสียอัตลักษณ์ดั้งเดิม แต่กำลัง “แปลงรูป” ผ่านกระบวนการต่อรองระหว่างชุมชน ศิลปิน ผู้ชม 
และอัลกอริทึมของแพลตฟอร์ม จนเกิดเป็น “วัฒนธรรมลูกผสมร่วมสมัย” ซึ่งประกอบด้วยรูปแบบการนำเสนอ
ใหม่ เช่น วิดีโอสั้น การตัดต่อฉับไว ท่าเต้นไวรัล และการมีส่วนร่วมผ่านระบบ Virtual Gifting ปรากฏการณ์
เหล่านี้สะท้อนการดำรงอยู่ของหมอลำในฐานะวัฒนธรรมที่ยังมีชีวิต และสามารถสร้างพื้นที่ทางอัตลักษณ์ใหม่
ของ “อีสานร่วมสมัย” ภายใต้ระบบเศรษฐกิจดิจิทัลและกระแสโลกาภิวัตน์  
 
คำสำคัญ :  กาลเวลาของหมอลำ , หมอลำ , วัฒนธรรมดิจิทัล , วัฒนธรรมลูกผสม , โลกาภิวัตน์ท้องถิ่น 
 
 
 
 
 
*Received  November 9, 2025; Revised November 30, 2025;  Accepted  December 21, 2025 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


2 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
Abstract  
 This academic article explores the “Mor Lam Through Time” phenomenon                     
by examining the cultural transition of Mor Lam from its ritual roots in village courtyards to its 
contemporary presence as a cultural commodity on digital and streaming platforms. The 
analysis draws upon the conceptual frameworks of Glocalization, Hybrid Cultural Form, Identity 
Negotiation, and the Creative Economy to explain how traditional Isan cultural expressions 
adapt and transform within the digital ecosystem. Methodologically, the article employs 
qualitative analysis through content analysis and thematic analysis. Illustrative case studies 
were purposively selected from twelve contemporary Mor Lam media clips on YouTube, 
TikTok, and Facebook Live, chosen based on their distinctive hybrid characteristics that 
combine traditional Mor Lam elements with digital aesthetics. These cases serve as symbolic 
representations that shed light on broader cultural patterns, including aesthetics, 
communication strategies, and artists’ adaptive practices within platform-driven environments. 
The analysis demonstrates that Mor Lam has not lost its traditional identity in the digital age. 
Instead, it has “transformed” into a hybrid cultural form shaped by continuous negotiation 
among local communities, performers, audiences, and platform algorithms. This process has 
generated new modes of expression—such as short-form videos, rapid-editing styles, viral 
dance hybrids, and participatory interactions through virtual gifting—reflecting the emergence 
of a vibrant “Contemporary Isan” identity. Ultimately, the findings illustrate how Mor Lam 
sustains itself as a living cultural practice amid global cultural flows, technological pressures, 
and platform-based economic logics. 
Keywords: Mor Lam Through Time , Mor Lam , Digital Culture , Hybrid Cultural Form ,  

     Glocalization 
 
บทนำ  
บริบท แนวคิด ทฤษฎี และความสำคัญของการศึกษาเรื่องหมอลำ 
 หมอลำเป็นแกนกลางของจิตวิญญาณและอัตลักษณ์วัฒนธรรมของชาวอีสานในประเทศไทยมาช้านาน 
การแสดงหมอลำในอดีตไม่ได้เป็นเพียงศิลปะเพื ่อความบันเทิงเท่านั ้น แต่ยังเป็น “สถาบันทางสังคม”              
ที่ถ่ายทอดภูมิปัญญา คติความเชื่อ และค่านิยมของชุมชนอีสาน การแสดงมักจัดใน “ลานบ้าน” หรือพื้นที่
สาธารณะในหมู่บ้าน ซึ่งเป็นสถานที่สำหรับการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างรุ่น เป็นสะพานเชื่อมโยงคนในชุมชนกับ
บรรพบุรุษ และเป็นกลไกสำคัญในการหล่อหลอมศีลธรรมและความสามัคคีในสังคมท้องถิ่น 
 เทรนด์ดิจิทัลเปลี่ยนภูมิทัศน์วัฒนธรรมอีสาน หมอลำย้ายจากพ้ืนที่กายภาพสู่พ้ืนที่เสมือนบนออนไลน์ 
เช่น YouTube, TikTok, Facebook Live ซึ่งไม่เพียงเปลี่ยนวิธีเข้าถึงผู้ชม แต่ยังเปลี่ยนสถานะของหมอลำจาก
พิธีกรรมชุมชนเป็นสินค้าทางวัฒนธรรมตามเศรษฐกิจดิจิทัล ความสำเร็จของศิลปินไม่วัดจากเสียงปรบมือ แต่
จากยอดวิว ยอดผู้ติดตาม และการสนับสนุนจากสปอนเซอร์ ซึ่งเป็นแนวคิดเศรษฐกิจและสังคมใหม่ต่างจากเดิม 
 งานวิจัยด้านวิชาการที่ผ่านมาได้ช่วยสร้างความเข้าใจในหลายมิติของหมอลำทั้งในด้านประวัติศาสตร์ 
วัฒนธรรม และการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ตัวอย่างเช่น Miller (2015) วิเคราะห์ว่า หมอลำเป็นสื่อสะท้อน
กระบวนการเปลี่ยนผ่านทางสังคมและการเมืองของชาวอีสาน โดยเฉพาะในช่วงที่แรงงานอีสานจำนวนมากย้าย

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


3 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
ถิ่นเข้าสู่เมือง ในขณะที่ Dolphen (2015) อธิบายการสร้างความเป็นสมัยใหม่ (Modernization) ของดนตรี
พื้นบ้านไทยโดยรวม และ Wannaudom (2006) สำรวจการเปลี่ยนแปลงของหมอลำในยุคเทปคาสเซ็ตต์ ซึ่ง
เป็นช่วงที่หมอลำเริ่มเข้าสู่ตลาดสื่อสมัยใหม่อย่างจริงจัง 
 แม้จะมีองค์ความรู ้ที ่ครอบคลุมด้านประวัติศาสตร์และสังคม แต่ยังคงมีช่องว่างทางวิชาการ 
(Research Gap) สำคัญที่ต้องการการศึกษาอย่างลึกซึ้ง นั่นคือการทำความเข้าใจเชิงระบบเกี่ยวกับ “การ
ต่อรอง” (Negotiation) ระหว่างศิลปินหมอลำ ชุมชน และผู้บริโภค กับกลไกอัลกอริทึมและแรงกดดันทาง
การตลาดของแพลตฟอร์มดิจิทัล กระบวนการต่อรองดังกล่าวมิได้เป็นเพียงการปรับตัวเพ่ือความอยู่รอดเท่านั้น 
หากยังเป็นพลังสร้างสรรค์ (creative agency) ที่ก่อให้เกิดรูปแบบและอัตลักษณ์ใหม่ ๆ ของหมอลำในโลกยุค
สตรีมมิง 
 เพื ่อให้สามารถวิเคราะห์พลวัตเหล่านี ้ได้อย่างเป็นระบบ บทความนี ้ใช้แนวทางเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Analysis) ผ่านการวิเคราะห์เนื้อหา (content analysis) และการวิเคราะห์เชิงธีม (thematic 
analysis) โดยพิจารณากรณีศึกษาเชิงพรรณนาจากสื่อหมอลำร่วมสมัยบนแพลตฟอร์ม YouTube, TikTok 
และ Facebook Live รวมจำนวน 12 คลิปที่คัดเลือกด้วยวิธีการเลือกแบบตามวัตถุประสงค์ (purposeful 
sampling) โดยเน ้นคลิปที ่แสดงล ักษณะการผสมผสานระหว่างองค์ประกอบดั ้งเด ิมของหมอลำกับ
สุนทรียศาสตร์แบบดิจิทัลอย่างชัดเจน กรณีศึกษาเหล่านี้ช่วยเสริมความเข้าใจเกี่ยวกับรูปแบบการแปลงรูป การ
สื่อสารกับผู้ชม และภาวะลูกผสมทางวัฒนธรรมที่เกิดข้ึนภายใต้กลไกของแพลตฟอร์มออนไลน์ร่วมสมัย 
 ดังนั้น วัตถุประสงค์หลักของบทความนี้ไม่ใช่แค่การนำเสนอข้อมูลเชิงพรรณนาเกี่ยวกับหมอลำ แต่เน้น
โต้แย้งว่าการเปลี่ยนผ่านของหมอลำไปสู่แพลตฟอร์มดิจิทัลเป็นกระบวนการ "ต่อรองเชิงอัตลักษณ์” ( Identity 
Negotiation) ที่ซับซ้อนและเต็มไปด้วยพลังสร้างสรรค์ บทความนี้จึงใช้กรอบแนวคิดโลกาภิวัตน์ท้องถิ่นและ
วัฒนธรรมลูกผสมเป็นเครื่องมือวิเคราะห์ เพ่ืออธิบายพลวัตของหมอลำในยุคดิจิทัล โดยพิจารณาทั้งด้านเนื้อหา
การแสดง กลยุทธ์การสื่อสารกับแฟนคลับผ่านคอมเมนต์และไลฟ์สด รวมถึงรูปแบบรายได้บนแพลตฟอร์มหลัก
อย่าง YouTube, TikTok และ Facebook Live ซึ่งเป็นพื้นที่ที่การต่อรองทางวัฒนธรรมเกิดขึ้นอย่างเข้มข้น
ที่สุด 
 นอกจากนี้ การศึกษานี้ยังวิเคราะห์ว่าศิลปินหมอลำยุคใหม่ได้ผสมผสานองค์ประกอบวัฒนธรรมดั้งเดิม 
เช่น ทำนองกลอนลำ ภาษาอีสาน และตำนานพื้นบ้าน เข้ากับสุนทรียศาสตร์ดิจิทัล เช่น การตัดต่อวิดีโอเร็ว 
การใช้กราฟิกเคลื่อนไหว และการออกแบบท่าเต้นให้เหมาะกับวิดีโอสั้น การวิ เคราะห์เริ่มจากการทบทวน
ประวัติศาสตร์ ตามด้วยการสำรวจการเปลี่ยนผ่านจาก “ลานบ้าน” สู่ “สื่อดิจิทัล” และวิเคราะห์บทบาทของ
แพลตฟอร์มสตรีมมิงต่ออัตลักษณ์หมอลำร่วมสมัย สุดท้าย นำเสนอการวิเคราะห์เชิงลึกเกี่ยวกับ “การต่อรอง
ทางวัฒนธรรม” (Cultural Negotiation) และข้อเสนอเชิงนโยบายเพื่อให้หมอลำอยู่รอดในยุคดิจิทัล 
 
เนื้อหา  
ความเป็นมาของหมอลำ : การเดินทางสู่ความทันสมัยรอบแรก 
 วรรณกรรมเกี่ยวกับหมอลำในช่วงแรกมีแนวโน้มที่จะมุ่งเน้นการศึกษาผ่านมิติทางมานุษยวิทยาและ
ดนตรีวิทยา เพื่อทำความเข้าใจบทบาทอันซับซ้อนของหมอลำในฐานะระบบวัฒนธรรมที่ฝังรากลึกอยู ่ใน
ชีวิตประจำวันของผู้คนในภาคอีสาน มากกว่าจะมองเพียงในฐานะศิลปะการแสดงเพื่อความบันเทิง เท่านั้น    
งานศึกษาที่ถือเป็นจุดเริ่มต้นและมีอิทธิพลต่อการทำความเข้าใจหมอลำในมิตินี้ ได้แก่ งานของ Miller (1985, 
2015) ซึ่งได้เสนอว่าหมอลำมิได้เป็นเพียงเสียงเพลงหรือการละเล่นพื้นบ้าน หากแต่เป็น “ประวัติศาสตร์      

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


4 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
บอกเล่า” (Oral History) ที่สะท้อนความทรงจำร่วมและประสบการณ์ชีวิตของชุมชนท้องถิ่น หมอลำจึงเป็นทั้ง
กลไกในการส่งต่อความรู้ การอบรมศีลธรรม และพ้ืนที่ในการแสดงออกเชิงอัตลักษณ์ของชาวอีสาน 
 Miller (2015) อธิบายว่าหมอลำทำหน้าที่เป็นเวทีของการแสดงความคิดเห็นทางสังคมและการเมือง
อย่างมีนัยสำคัญ โดยเฉพาะในบริบทของชาวอีสานที่อพยพเข้าสู่เมืองหลวงเพ่ือแสวงหางานในยุคอุตสาหกรรม 
เสียงแคนและกลอนลำจึงไม่ได้เพียงให้ความบันเทิง แต่ยังทำหน้าที่เป็น “สายใยทางอารมณ์” เชื่อมโยงพวกเขา
กลับสู่บ้านเกิดและสร้างพื้นที่ของ “ความเป็นอีสาน” ในโลกเมืองที่แปลกแยกออกไป หมอลำจึงเป็นการสร้าง 
“บ้านทางวัฒนธรรม” (Cultural Home) ให้แก่ผู้คนพลัดถิ่นที่ต้องเผชิญกับความเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ
และสังคม 
 ในทำนองเดียวกัน Cohen (2009) ได้วิเคราะห์หมอลำผ่านกรอบแนวคิด “เวทีในฐานะกระจกเงา” 
(The Stage as a Mirror) ซึ่งมองว่าการแสดงหมอลำมิใช่เพียงกิจกรรมสันทนาการ หากแต่เป็นภาพสะท้อน
พลวัตทางสังคม เศรษฐกิจ และการเมืองของภาคอีสานอย่างลึกซ้ึง เวทีหมอลำทำหน้าที่คล้าย “พ้ืนที่สาธารณะ
ทางวัฒนธรรม” (Cultural Public Sphere) ที่ผู้คนสามารถวิพากษ์วิจารณ์อำนาจรัฐ ถ่ายทอดความทุกข์ยาก
ของชนชั้นล่าง และแสดงออกถึงความฝัน ความหวัง หรือแม้แต่ความขมขื่นของชีวิตได้อย่างอิสระ การแสดง
หมอลำจึงเป็นรูปแบบหนึ่งของการสื่อสารทางสังคมที่มีพลังในการขับเคลื่อนจิตสำนึกของชุมชน 
 เมื่อสังคมไทยก้าวเข้าสู่ยุคของสื่อสมัยใหม่ (Modern Media) ในช่วงครึ่งหลังของศตวรรษที่ 20 หมอ
ลำได้เผชิญกับการเปลี่ยนแปลงครั้งสำคัญ ซึ่งอาจเรียกได้ว่าเป็น “การเดินทางสู่ความทันสมัยรอบแรก” (The 
First Modernization of Mor Lam) การเกิดขึ้นของเทคโนโลยีเทปคาสเซตต์และสถานีวิทยุในยุคทศวรรษ 
1970–1980 ได้เปิดโอกาสให้หมอลำแพร่กระจายออกจากเวทีลานบ้านไปสู่ตลาดในวงกว้าง และเริ่มถูกบันทึก 
ผลิตซ้ำ และจำหน่ายในรูปแบบอุตสาหกรรมดนตรี งานของ Wannaudom (2006) ได้ชี้ให้เห็นว่า การเปลี่ยน
ผ่านนี้ทำให้หมอลำกลายเป็น “สินค้าทางวัฒนธรรม” ที่อยู่ภายใต้กลไกตลาด มีการจัดตั้งค่ายเพลง สร้างศิลปิน
ในเชิงพาณิชย์ และเกิดการแข่งขันทางการตลาดอย่างเป็นระบบ 
 การปรับตัวเข้าสู่ระบบอุตสาหกรรมส่งผลต่อเนื้อหาและรูปแบบของหมอลำอย่างมาก โดยเน้นความ
เป็นสากลและผสมผสานเครื่องดนตรีสมัยใหม่ เช่น กีตาร์ เบส คีย์บอร์ด เข้ากับวงดนตรีดั้งเดิม อย่างไรก็ตาม 
นักวิชาการบางคน เช่น Wannaudom (2006) มองว่าการเปลี่ยนแปลงนี้ลดความขลังและความบริสุทธิ์ของ
หมอลำดั้งเดิม โดยมองว่าหมอลำถูกดึงเข้าสู่ตลาดและสูญเสียบทบาทชุมชน 
 อย่างไรก็ดี มุมมองที ่เห็นว่าหมอลำเสื ่อมถอยภายใต้อิทธิพลของสื่อสมัยใหม่ อาจยังไม่เพียงพอ          
ต่อการอธิบายพลวัตทางวัฒนธรรมที่ซับซ้อนของหมอลำในระยะยาว เพราะในอีกด้านหนึ่ง การเข้าสู ่ยุค         
เทปคาสเซตต์และวิทยุก็ได้เปิดโอกาสให้หมอลำเข้าถึงผู้ฟังกลุ่มใหม่ สร้างเครือข่ายของแฟนคลับ และขยาย
ขอบเขตการมีอยู่ของวัฒนธรรมอีสานออกไปในระดับประเทศและภูมิภาค การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวอาจตีความ
ได้ว่าเป็น “การปรับตัวเชิงรุก” ของศิลปินพื้นบ้านต่อโครงสร้างสื่อใหม่ มากกว่าจะเป็นเพียงการยอมจำนน    
ต่อทุนนิยมทางวัฒนธรรม 
 กล่าวโดยสรุป งานศึกษาที ่ผ่านมาได้ให้ภาพที่ค่อนข้างชัดเจนเกี ่ยวกับรากเหง้าทางสังคมและ
ประวัติศาสตร์ของหมอลำ (Miller, 2015; Cohen, 2009) ตลอดจนการเปลี่ยนผ่านจากระบบสื่อชุมชนสู่สื่อ
กระจายเสียงแบบทางเดียวในยุคเทปคาสเซตต์ (Wannaudom, 2006) อย่างไรก็ตาม ช่องว่างทางองค์ความรู้ 
(Knowledge Gap) ที่ยังคงปรากฏอยู่ คือ การขาดความเข้าใจในเชิงลึกเกี่ยวกับวิธีที ่ “อัลกอริทึม” และ 
“เศรษฐกิจแบบมีส่วนร่วม” (Participatory Economy) ของสื่อดิจิทัลในศตวรรษที่ 21 ได้เข้ามากำหนดและ
เปลี่ยนแปลงกระบวนการผลิต การเผยแพร่ และการตีความหมอลำอย่างไรบ้าง ซึ่งมีความแตกต่างโดยสิ้นเชิง
จากกลไกของสื่อกระจายเสียงแบบเดิม 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


5 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
 ดังนั้น การศึกษาครั้งนี้จึงมุ่งเน้นไปที่ “การเปลี่ยนแปลงรอบที่สอง” หรือ “ยุคของแพลตฟอร์ม         
สตรีมมิง” ที่หมอลำต้องเผชิญกับพลวัตใหม่ของโลกดิจิทัล ซึ่งไม่เพียงเป็นการปรับตัวต่อเทคโนโลยีเท่านั้น แต่
ยังเป็นกระบวนการต่อรองเชิงอัตลักษณ์ ( Identity Negotiation) และการสร้างสรรค์วัฒนธรรมลูกผสม 
(Hybrid Cultural Form) ที่สะท้อนถึงการดำรงอยู่ของหมอลำในฐานะศิลปะที่ยังคงมีชีวิตและพัฒนาอย่าง
ต่อเนื่องภายใต้แรงกดดันของโลกาภิวัตน์สมัยใหม่  
 
การเปลี่ยนผ่านจากลานบ้านสู่สื่อดิจิทัล: การเปลี่ยนสถานะและตรรกะทางเศรษฐกิจ 
 การเปลี่ยนผ่านสู่ยุคสตรีมมิงถือเป็นการเปลี่ยนแปลงที่ลึกซึ้งกว่าครั้งก่อน เพราะเป็นการเคลื่อนจาก
พ้ืนที่ทางกายภาพ (ลานบ้าน) มาสู่พื้นท่ีเสมือนจริง (แพลตฟอร์มดิจิทัล) โดยที่ในอดีต หมอลำถูกประเมินคุณค่า
ด้วย “ความขลัง” และ “ผลทางพิธีกรรม” ภายในชุมชน แต่ในยุคดิจิทัล สถานะของหมอลำได้เปลี่ยนไปเป็น 
“สินค้าทางวัฒนธรรม” (Cultural Commodity) ที่ดำรงอยู่ภายใต้ตรรกะของเศรษฐกิจแพลตฟอร์ม ซึ่งวัด
ความสำเร็จด้วยมาตรวัดดิจิทัล เช่น ยอดการรับชม (views), ยอดผู้ติดตาม (followers), การสนับสนุนจาก
สปอนเซอร์ และการบริจาคในรูปแบบ virtual gifting 
 การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวนำมาซึ่งความสัมพันธ์เชิงอำนาจรูปแบบใหม่ระหว่างศิลปินและแพลตฟอร์ม 
หรือที่เรียกว่า “การพึ่งพาตรรกะของแพลตฟอร์ม” (platform dependence) ศิลปินหมอลำต้องแข่งขันใน
ระบบเศรษฐกิจแห่งความสนใจระดับโลก ทำให้พวกเขาจำเป็นต้องปรับรูปแบบการแสดง ความยาวของเนื้อหา 
และสุนทรียศาสตร์ทางภาพให้สอดคล้องกับอัลกอริทึมและพฤติกรรมของผู้บริโภคดิจิทัล งานของ Yanpisit  
(2024) ชี้ว่า รัฐบาลไทยพยายามผลักดันทุนทางวัฒนธรรมเข้าสู่ระบบเศรษฐกิจสร้างสรรค์ แต่ยังขาดการศึกษา
ที่ลงลึกถึงกลไกการปรับตัวของศิลปะการแสดงพื้นบ้าน โดยเฉพาะหมอลำ ในระบบนิเวศทางเศรษฐกิจใหม่นี้ 
 สรุปประเด็นและช่องว่างทางความรู้ 
 การวิเคราะห์นี้สะท้อนให้เห็นว่า ระบบเศรษฐกิจดิจิทัลและตรรกะของอัลกอริทึมได้เข้ามาเป็น 
“โครงสร้างบังคับใหม่” ที่กำหนดรูปแบบการผลิตและการสื่อสารของศิลปะพ้ืนบ้านอย่างหมอลำ (Jones & 
Prakash, 2020) อย่างไรก็ตาม แม้จะมีงานศึกษาว่าด้วยวัฒนธรรมแพลตฟอร์มและการเกิดข้ึนของเน็ตไอดอล
ในสังคมไทย (Winichakul, 2016) แต่ยังไม่มีงานใดที่เชื่อมโยงแนวคิดเหล่านี้กับกรณีของหมอลำโดยตรง 
ช่องว่างทางความรู้สำคัญจึงอยู่ที่การทำความเข้าใจว่า ศิลปินหมอลำ “ต่อรอง” และ “ปรับกลยุทธ์การสื่อสาร” 
อย่างไรภายใต้ตรรกะของอัลกอริทึม เพื่อสร้างตัวตน ความนิยม และรายได้ในระบบนิเวศของสื่อดิจิทัลร่วมสมัย 
 
บทบาทของแพลตฟอร์มสตรีมมิงต่ออัตลักษณ์หมอลำ: การใช้ Glocalization เพื่อเสริมสร้างอัตลักษณ์
ท้องถิ่น 
 ปรากฏการณ์ที่ศิลปินหมอลำใช้แพลตฟอร์มระดับโลก เช่น YouTube, TikTok และ Facebook Live 
ในการเผยแพร่เนื้อหาที่สะท้อนความเป็นท้องถิ่นอย่างเข้มข้น ถือเป็นตัวอย่างที่เป็นรูปธรรมของแนวคิด       
โลกาภิวัตน์ท้องถิ่น (Glocalization) (Robertson, 1995) แนวคิดนี้ท้าทายทฤษฎีจักรวรรดินิยมทางวัฒนธรรม 
โดยเสนอว่าการไหลเวียนของวัฒนธรรมไม่ได้เกิดขึ้นเพียงฝ่ายเดียวจากวัฒนธรรมระดับโลกมายังท้องถิ่น        
แต่เป็นกระบวนการสองทางที ่ทั ้งโลกและท้องถิ ่นมีส่วนในการตีความ ดัดแปลง และสร้างสรรค์สิ ่งใหม่            
ให้เหมาะสมกับบริบทของตนเอง การวิเคราะห์นี้เผยให้เห็นว่าศิลปินหมอลำอีสานไม่ได้เป็นเพียงผู้รับอิทธิพล
จากเทคโนโลยีระดับโลก แต่พวกเขาแสดง พลังของผู้กระทำการในท้องถิ่น (Local Agency) (Ritzer, 2010) 
ในการเลือกรุกและปรับใช้เทคโนโลยีเพ่ือเสริมสร้างอัตลักษณ์ของตนเอง 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


6 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
 เมื่อใช้กรอบ Glocalization ในการวิเคราะห์ พบว่า แพลตฟอร์มสตรีมมิงทำหน้าที่เป็นพื้นที่ต่อรอง
เชิงวัฒนธรรมและเศรษฐกิจ ศิลปินหมอลำสามารถสร้าง “อำนาจทางดิจิทัล” (Digital Sovereignty) ในระดับ
หนึ่ง โดยสามารถควบคุมช่องทางการเผยแพร่และเนื้อหาของตนเองได้โดยตรง ทำให้สามารถส่งต่อเรื่องเล่า   
อัตลักษณ์ และค่านิยมทางวัฒนธรรมของอีสานไปยังผู้ชมในวงกว้าง ทั้งผู้ชมที่พลัดถิ่นและผู้ชมต่างชาติ โดยไม่
ต้องผ่านกระบวนการกลั่นกรองหรือควบคุมของสื่อกระแสหลักซ่ึงมักรวมศูนย์อยู่ที่เมืองหลวงเหมือนในอดีต 
 นอกจากนี้ การผสมผสานระหว่างความเป็นท้องถิ่นและเทคโนโลยีสากลยังช่วยให้หมอลำสามารถ 
สร้างอัตลักษณ์ร่วมสมัย (Contemporary Regional Identity) ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ศิลปินสามารถรักษา
องค์ประกอบดั้งเดิม เช่น ภาษาอีสาน กลอนลำ และเครื ่องดนตรีพื ้นบ้าน ไปพร้อมกับการปรับรูปแบบ
สุนทรียศาสตร์ให้เหมาะกับผู้ชมออนไลน์ เช่น การตัดต่อวิดีโอสั้น การออกแบบท่าเต้น หรือการใช้กราฟิกและ
เอฟเฟกต์ดิจิทัล ซึ่งทั้งหมดนี้ทำให้หมอลำสามารถตอบสนองต่อความต้องการของตลาดดิจิทัลโดยไม่สูญเสีย
รากเหง้าทางวัฒนธรรม 
 สรุปประเด็นและช่องว่างทางความรู้ 
 แม้ว ่างานวิชาการเกี ่ยวกับ Glocalization จะได้ร ับความสนใจอย่างกว้างขวางในการศึกษา
วัฒนธรรมป๊อป เช่น กรณีของญี่ปุ่นในเอเชีย ( Iwabuchi, 2002) แต่การประยุกต์ใช้แนวคิดนี้เพื่อวิเคราะห์
ศิลปะการแสดงพื้นบ้านของไทย โดยเฉพาะหมอลำในยุคดิจิทัลยังมีจำกัด งานวิจัยส่วนใหญ่หยุดอยู่เพียง       
การพรรณนาถึงการเปลี่ยนแปลงทางสื่อและรูปแบบการแสดงเท่านั้น ยังขาดการวิเคราะห์เชิงลึกเก่ียวกับ กลไก
การต่อรองและการสร้างสรรค์อัตลักษณ์ใหม่ ( Identity Negotiation) ที่เกิดขึ้นใน “พื้นที่ที ่สาม” (Third 
Space) ของแพลตฟอร์มดิจิทัลอย่างเป็นระบบ ช่องว่างทางความรู้นี้จึงเป็นโอกาสสำคัญในการขยายความ
เข้าใจว่าศิลปินหมอลำสามารถใช้โลกาภิวัตน์ท้องถิ่นในการรักษาและสร้างอัตลักษณ์ท้องถิ่นได้อย่างไรภายใต้
พลวัตของเศรษฐกิจดิจิทัลและความสนใจระดับโลก    
 
การต่อรองทางวัฒนธรรม (Cultural Negotiation): การก่อกำเนิดของวัฒนธรรมลูกผสม 
 การดำรงอยู่ของหมอลำในยุคดิจิทัลเป็นกระบวนการต่อรองเชิงอัตลักษณ์ซับซ้อน ศิลปินต้องสร้าง
สมดุลระหว่างการรักษาความถูกต้องทางวัฒนธรรมกับข้อกำหนดของแพลตฟอร์ม ผลจากการต่อรองคือการ
เกิดขึ้นของวัฒนธรรมลูกผสมที่ตั ้งอยู่ใน “พื้นที่ที ่สาม” ของสื่อดิจิทัล (Bhabha, 1994; García Canclini, 
1995) Kraidy (2005) ชี้ว่าสื่อสมัยใหม่เป็นพื้นที่ให้เกิดวัฒนธรรมลูกผสมที่เปลี่ยนแปลงตามพลวัตของสังคม
และตลาด การเปรียบเทียบเชิงวัฒนธรรมแสดงให้เห็นว่าการแปลงรูปแบบหมอลำในยุคดิจิทัลคล้ายกับการที่
วัฒนธรรมท้องถิ่นกลายเป็นสินค้าสากล (cultural globalization) ซึ่งเกิดกับวัฒนธรรมอื่น เช่น อาหารญี่ปุ่น
และเกาหลี ที่สร้างแบรนด์เป็นสัญลักษณ์ระดับโลกได้สำเร็จ กระบวนการนี้ใช้กลยุทธ์สองประการคือ การรักษา
รสชาติดั้งเดิมและการปรับวิธีนำเสนอให้เหมาะสมกับผู้บริโภคสากล รวมถึงใช้แพลตฟอร์มสื่อสมัยใหม่เป็น
เครื ่องมือขยายฐานผู ้ชม ตัวอย่างเช่น ซูชิและราเมง ซึ ่งรักษาแก่นของวัตถุดิบและกระบวนการปรุง 
ขณะเดียวกันก็ปรับบรรยากาศร้านให้เหมาะสมกับบริบทนานาชาติ สำหรับวัฒนธรรมเกาหลี เช่น K-Food และ 
K-Pop ก็ใช้กลไกสื่อดิจิทัลและเศรษฐกิจแฟนคลับเป็นตัวเร่งให้เข้าสู่ตลาดโลก กระบวนการนี้สะท้อนการ
เปลี ่ยนผ่านของหมอลำ ที ่กำลังกลายเป็น ‘สินค้าทางวัฒนธรรมร่วมสมัย’ (contemporary cultural 
commodity) ที่ต้องรักษาแก่นของภาษาอีสานและบริบทพิธีกรรม ควบคู่กับการปรับสุนทรียศาสตร์และ
เทคนิคให้เข้ากับแพลตฟอร์มดิจิทัล 
 กรณีศึกษาของหมอลำร่วมสมัยบน YouTube และ TikTokแสดงภาพของ Glocalization ได้อย่าง
ชัดเจน วงหมอลำขนาดใหญ่ เช่น “สาวน้อยเพชรบ้านแพง”, “ระเบียบวาทะศิลป์” และ “หมอลำใจเกินร้อย” 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


7 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
สามารถปรับเปลี่ยนรูปแบบการแสดงจากลานบ้านมายังคอนเสิร์ตดิจิทัล ผ่าน Long-form Content และ Live 
Streaming ด้วยการใช้แสง สี เสียง กล้องหลายมุม การเล่าเรื่องแบบลำเรื่องต่อกลอน และการตอบโต้กับผู้ชม
พร้อมกัน รูปแบบนี้สร้างประสบการณ์ใกล้เคียงกับลานบ้านจริงให้กับผู ้ชมในประเทศและต่างประเทศ 
ขณะเดียวกันก็ยังคงเป็นรูปแบบที่สอดคล้องกับพฤติกรรมการรับชมสื่อออนไลน์ 
 TikTok เป็นพื้นที่ท่ีหมอลำถูก “แปลงรูป” ให้กลายเป็นวัฒนธรรมไวรัล ด้วยการเร่งจังหวะดนตรี การ
ตัดคลิปคู่จิ้น ใช้เอฟเฟกต์ดิจิทัล และปรับโครงสร้างการแสดงให้เหมาะกับสื่อสั้น ซึ่งช่วยให้หมอลำเข้าถึงกลุ่ม
วัยรุ่นและต่างประเทศ รูปแบบนี้สะท้อนการทำให้วัฒนธรรมระดับโลกในท้องถิ่ น (Glocalization) คือการ
รักษาแก่นวัฒนธรรมเดิมไว้และปรับให้สอดคล้องกับการสื่อสารระดับโลก คล้ายแนวทางในอุตสาหกรรมอาหาร
ของเกาหลีและญี่ปุ ่น ความสำเร็จของคลิปไวรัลและยอดวิวล้านๆ เป็นหลักฐานของการยอมรับหมอลำใน
วัฒนธรรมดิจิทัล ซึ่งเป็นสัญญาณในอนาคตของการพัฒนาสินค้าเชิงวัฒนธรรมสู่ระดับสากล 
 การวิเคราะห์เชิงตัวบทและโครงสร้างของการแสดงหมอลำเผยให้เห็นว่า วัฒนธรรมลูกผสมปรากฏอยู่
ในหลายระดับของการแสดง ดังนี้ 
 1) ภาวะลูกผสมในเชิงสุนทรียศาสตร์และการแสดง (Aesthetic Hybridity) 
 ภาวะลูกผสมทางสุนทรียศาสตร์เกิดจากความจำเป็นที่ศิลปินต้องปรับรูปแบบภายนอกของการแสดง
ให้สอดคล้องกับตรรกะของอัลกอริทึม ขณะเดียวกันก็ต้องรักษาแก่นของเนื้อหาและอัตลักษณ์ของหมอลำ 
ตัวอย่างเชิงรูปธรรมคือ การปรับความยาวของการแสดงให้สั้นลง การตัดต่อวิดีโอที่ฉับไว การใช้เอฟเฟกต์ดิจิทัล 
และการออกแบบท่าเต้นที่เหมาะสมกับแพลตฟอร์มวิดีโอสั้น เช่น TikTok ปรากฏการณ์ที่โดดเด่นคือ การสร้าง 
Viral Dance Hybrid ซึ่งเกิดจากการดัดแปลงท่าฟ้อนรำแบบดั้งเดิม (fawn ram) ให้เรียบง่าย สามารถจดจำ
และทำซ้ำได้ง่ายสำหรับผู้ชม ผลลัพธ์คือ สุนทรียศาสตร์รูปแบบใหม่ ที่ไม่ใช่หมอลำดั้งเดิมหรือเพลงป๊อป
สมัยใหม่โดยสมบูรณ์ แต่เป็นการสังเคราะห์ที่สามารถรักษา แก่นของทำนองกลอนลำและภาษาอีสาน พร้อม
ตอบสนองต่อความต้องการของตลาดดิจิทัลและผู้ชมในเวลาเดียวกัน     
 2) ภาวะลูกผสมในเชิงปฏิสัมพันธ์และเศรษฐกิจ (Interactive and Economic Hybridity) 
 ยุคสตรีมมิงได้เปลี ่ยนหมอลำเข้าสู ่ “เศรษฐกิจแบบมีส่วนร่วม” (Participatory Economy) โดย     
การไลฟ์สดสามารถถูกมองเป็น ลานบ้านจำลอง (Simulated Lanban) หรือ “พ้ืนที่ที่สาม” ทางดิจิทัล ซึ่งผู้ชม
สามารถมีส่วนร่วมโดยตรงผ่านการส่งของขวัญเสมือนจริง (Virtual Gifting) การมีส่วนร่วมนี้ไม่เพียงเพ่ิมรายได้
ให้ศิลปิน แต่ยังช่วยสร้าง ความผูกพันทางสังคม และรักษา บทบาทของหมอลำเป็นพื้นที่ยืนยันอัตลักษณ์และ
สร้างความหมายของความเป็นอีสาน แม้จะอยู่บนแพลตฟอร์มดิจิทัล 
 โดยสรุป การต่อรองทางวัฒนธรรมในหมอลำยุคดิจิทัลเป็น กระบวนการแบบไดนามิกและหลายมิติ    
ที่เชื่อมโยงทั้งสุนทรียศาสตร์ การสร้างอัตลักษณ์ และเศรษฐกิจดิจิทัลเข้าด้วยกัน ทำให้เกิด รูปแบบวัฒนธรรม
ลูกผสม ที่สามารถรักษารากเหง้าทางวัฒนธรรมในขณะที่ปรับตัวให้เข้ากับโลกสมัยใหม่และระบบเศรษฐกิจ
ดิจิทัล การต่อรองทางวัฒนธรรมนี้ชี้ให้เห็นว่า การปรากฏตัวของหมอลำบนแพลตฟอร์มมิใช่การล่มสลายของ
วัฒนธรรมดั้งเดิม แต่เป็นการใช้พลังของผู้กระทำการในท้องถิ่นในการสร้างสรรค์ “พื้นที่ที ่สาม” ที่ทำให้    
“ความเป็นอีสานร่วมสมัย” ดำรงอยู่ได้อย่างมีความหมายและยั่งยืนทางเศรษฐกิจ      
 
 
 
 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


8 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
ตารางที่ 1 แบบจำลองการก่อร่างวัฒนธรรมลูกผสมของหมอลำในยุคดิจิทัล  (Digital Mor Lam 
Hybridization Model) 

ปัจจัยนำเข้า (Inputs) กระบวนการ (Process) ผลลัพธ์ (Outputs) 
1. รากเหง้าวัฒนธรรมหมอลำ
ดั้งเดิม (ขนบกลอนลำ, ภาษา
อีสาน, บทบาททางสังคม)  
2. พลวัตของแพลตฟอร์มดิจิทัล 
(ตรรกะของอัลกอริทึม, เศรษฐกิจ
แบบมีส่วนร่วม, เทคโนโลยีการ
ผลิตสื่อ) 

กระบวนการต่อรองเชิงอัตลักษณ์ 
(Identity Negotiation Process)  
1. Glocalization: การปรับใช้
เทคโนโลยีระดับโลกเพ่ือ
ตอบสนองบริบทท้องถิ่น 
2. Hybridity: การสร้างสรรค์ 
“พ้ืนที่ที่สาม” ที่องค์ประกอบเก่า
และใหม่ผสมผสานกัน 
(กลไก: Adaptation, 
Preservation, Creation) 

วัฒนธรรมลูกผสม: “หมอลำร่วม
สมัย” (Hybrid Culture: 
"Contemporary Mor Lam")  
1. สุนทรียศาสตร์แบบใหม่ (การ
แสดงที่สั้นลง, การตัดต่อฉับไว, 
ท่าเต้นแบบไวรัล) 
2. ปฏิสัมพันธ์รูปแบบใหม่ (การ
สื่อสารโดยตรงกับแฟนคลับผ่าน 
Live/Comment) 
3. โมเดลเศรษฐกิจใหม่ (รายได้
จากยอดวิว, สปอนเซอร์, Virtual 
Gifting) 

 เมื่อเปรียบเทียบกับงานวิชาการในด้านวัฒนธรรมดิจิทัลและศิลปะพ้ืนบ้าน พบว่าการเปลี่ยนแปลงของ
หมอลำมีลักษณะสอดคล้องกับแนวโน้มของวัฒนธรรมท้องถิ่นในประเทศอื่นที่ต้องเผชิญกับแรงกดดันจาก
แพลตฟอร์มออนไลน์ ตัวอย่างเช่น งานของ Miller (2019) ซึ่งศึกษาการปรับตัวของดนตรี Dangdut ใน
อินโดนีเซีย ซึ่งแม้จะมีรากฐานจากชุมชนชนบท ก็สามารถผสมผสานองค์ประกอบป๊อป โมเดิร์น และสื่อ
ออนไลน์เพื่อเข้าถึงผู้ชมในระดับชาติได้ หรือผลงานของ Siriyuvasak & Hyungsook (2007) เกี่ยวกับ K-pop 
ซึ่งสะท้อนกลยุทธ์ในการผสมผสานวัฒนธรรมดั้งเดิมกับความงามของแพลตฟอร์มดิจิทัลเพ่ือสร้างการยอมรับใน
ตลาดโลก 
 เช่นเดียวกับบทวิเคราะห์ของ Iwabuchi (2015) เกี่ยวกับการแพร่กระจายของวัฒนธรรมญี่ปุ่น เช่น  
อาหารและอนิเมชั่น, พบว่าความสำเร็จของ “cultural branding” เกิดจากการรักษาองค์ประกอบท้องถิ่น
ควบคู่กับการออกแบบประสบการณ์ผู้บริโภคให้เหมาะสมกับระบบสื่อระดับโลก กระบวนการนี้สอดคล้องกับ
แนวทางของหมอลำร่วมสมัย ซึ่งต้องรักษาภาษาอีสาน, ทำนองลำ และโครงสร้างพิธีกรรมไว้ แต่ก็ต้องปรับการ
นำเสนอให้สอดคล้องกับตรรกะของ YouTube, TikTok, และเศรษฐกิจแพลตฟอร์ม 
 ความคล้ายคลึงนี้แสดงให้เห็นว่าพลวัตของหมอลำไม่ใช่ปรากฏการณ์เฉพาะถิ่น แต่มันเป็นส่วนหนึ่ง
ของแนวโน้มระดับภูมิภาคและระดับโลกที ่ศิลปะพื ้นบ้านต้องปรับตัวกับเงื ่อนไขของสื ่อร่วมสมัยผ่าน
กระบวนการ Glocalization และการสร้างสุนทรียศาสตร์แบบลูกผสม (hybrid aesthetics) ซึ่งสะท้อนการ
เปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมดั้งเดิมในยุคดิจิทัลอย่างชัดเจน  
 แม้งานศึกษานี้เปิดมุมมองใหม่ต่อการเปลี่ยนผ่านของหมอลำในยุคดิจิทัล แต่มีข้อจำกัด เช่น การ
วิเคราะห์เน้นเฉพาะแพลตฟอร์ม YouTube กับ TikTok ไม่ครอบคลุมแพลตฟอร์มอื่น เช่น Facebook Live 
หรือแอปไลฟ์สดกลุ่มอื่น ๆ ตัวอย่างกรณีศึกษามุ่งเฉพาะวงหมอลำใหญ่ที่มีผู้ติดตามสูง อาจไม่สะท้อนกลุ่มย่อย
หรือชุมชนที่มีทรัพยากรน้อย การตีความอิงข้อมูลสื่อสาธารณะ ยังไม่รวมผู้ผลิตเนื้อหาที่อาจปรับรูปแบบตาม
กลยุทธ์ การรับชมออนไลน์ผันผวนสูง ทำให้ผลสรุประยะยาวต้องศึกษาต่อ 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


9 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
 ข้อจำกัดเหล่านี้ไม่ลดทอนคุณค่าเชิงวิเคราะห์ของงาน แต่สามารถเป็นแนวทางให้การศึกษาครั้งต่อไป
พัฒนาไปสู่การสำรวจแพลตฟอร์มหลากหลายขึ้น รวมถึงการเก็บข้อมูลเชิงลึกจากผู้ผลิต และการวิเคราะห์เชิง
เปรียบเทียบในช่วงเวลาที่ยาวขึ้น เพื่อเสริมความเข้าใจเกี่ยวกับพลวัตของหมอลำในเศรษฐกิจสื่อดิจิทัลให้
สมบูรณ์มากขึ้น 

ข้อเสนอแนะเพื่อการอนุรักษ์และพัฒนา 
 ผลการวิเคราะห์ยังสะท้อนให้เห็นถึงแนวโน้มเชิงโครงสร้างที่มีนัยสำคัญต่อการทำความเข้าใจหมอลำ
ในฐานะวัฒนธรรมท้องถิ่นที่กำลังเคลื่อนตัวสู่เศรษฐกิจดิจิทัลอย่างเต็มรูปแบบ กล่าวคือ การเปลี่ยนผ่านของ
หมอลำมิได้เกิดขึ ้นเพียงในระดับเนื ้อหาและรูปแบบการแสดงเท่านั ้น แต่ยั งเกิดขึ ้นในระดับ “ภูมิทัศน์
วัฒนธรรม” (cultural landscape) และ “พื้นที่ของการผลิตความหมาย” (meaning-making spaces) ซึ่ง
กว้างขวางกว่าเดิมอย่างมาก การเคลื่อนย้ายจากลานบ้านสู่แพลตฟอร์มสตรีมมิงทำให้หมอลำเข้าสู่พ้ืนที่แบบไร้
พรมแดน ผู้ชมจึงกระจายตัวออกไปตามจังหวัด เมืองท่องเที่ยว และชุมชนอีสานพลัดถิ่นทั้งในและต่างประเทศ 
ด้วยเหตุนี้ หมอลำร่วมสมัยจึงไม่ใช่เพียงศิลปะของภูมิภาคอีสาน แต่ได้พัฒนาไปสู่การเป็น “อัตลักษณ์ร่วมสมัย
ของชาติ” ในบางมิติ โดยเฉพาะในแง่ของ Soft Power ทางวัฒนธรรม ซึ่งส่งผลต่อการมองเห็นของไทยใน
บริบทนานาชาติอย่างชัดเจน 
 กระบวนการสร้างพลวัตใหม่ในเชิงพ้ืนที่ เช่น การแพร่กระจายของพ้ืนที่การบริโภคหมอลำจากชนบทสู่
เมือง การขยายของ “ชุมชนเสมือน” ที่ประกอบด้วยผู้ชมอีสานพลัดถิ่นทั่วโลก และ “ลานบ้านเสมือนจริง” 
ผ่าน Facebook Live และ TikTok Live ซึ่งเป็นพื้นที่ต่อรองทางอัตลักษณ์และเศรษฐกิจ ผู้ชมมีส่วนร่วมผ่าน
คอมเมนต์ การสนับสนุนแบบ virtual gifting และกิจกรรมออนไลน์ ทำให้ลานบ้านเป็นพ้ืนที่ทางเศรษฐกิจและ
สร้างสัมพันธ์ที่ขยายตัวมากขึ้น เป็นการถ่ายโอนพื้นที่วัฒนธรรมจากมิติทางกายภาพสู่องค์กรทางสื่อแบบเต็ม
รูปแบบ 
 นอกจากนี้ ผลการวิเคราะห์ยังชี้ให้เห็นถึงแนวโน้มเชิงนโยบาย (policy-oriented trend) ซึ่งสามารถ
นำไปใช้พัฒนาวงการศิลปะการแสดงพื้นบ้านและเศรษฐกิจสร้างสรรค์ได้ ตัวอย่างสำคัญคือ การตระหนักว่า
โครงสร้างสนับสนุนวัฒนธรรมในปัจจุบันยังเน้นการอนุรักษ์แบบคงรูป (preservation-oriented) และอาจยัง
ไม่เพียงพอต่อการรองรับพลวัตของหมอลำในสื่อดิจิทัล ผลการศึกษาเสนอให้รัฐและหน่วยงานที่เกี่ยวข้องพัฒนา
กลยุทธ์ “สนับสนุนพลวัต” (dynamic cultural support) ผ่านการสร้างระบบต้นแบบในการพัฒนาทักษะ
ดิจิทัล (digital literacy) ให้แก่ศิลปิน การจัดให้มีกลยุทธ์ศูนย์ผลิตสื่อท้องถิ่นในระดับจังหวัด การสนับสนุน
ลิขสิทธิ์และความมั่นคงของ creator economy และการส่งเสริมความร่วมมือข้ามจังหวัดหรือข้ามประเทศ 
เพ่ือเพ่ิมศักยภาพในการเผยแพร่หมอลำสู่เวทีนานาชาติอย่างยั่งยืน 
 การศึกษาพบว่า การก่อรูปของ “หมอลำร่วมสมัย” เชื่อมโยงกับการใช้ประโยชน์ในพื้นที่และนโยบาย 
เช่น จัดเทศกาลหมอลำในภูมิภาค ดึงดูดนักท่องเที่ยว พัฒนาท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม เชื่อมโยงหมอลำกับภูมิ
วัฒนธรรมท้องถิ่น สร้างเวทีแลกเปลี่ยนศิลปินและครีเอเตอร์ดิจิทัล และฐานข้อมูลศิลปินในระบบดิจิทัล เป็น
เครื่องมือกำหนดนโยบายวัฒนธรรมให้สอดคล้องกับสถานการณ์ ความเชื่อมโยงนี้ช่วยขยายบทความจาก
อธิบายปรากฏการณ์ ไปสู่การเสนอแนวคิดเพ่ือพัฒนาทักษะและสนับสนุนวัฒนธรรมท้องถิ่นในระดับโครงสร้าง     
 1) นัยเชิงวิชาการ (Academic Implications) 
 งานวิจัยนี้ช่วยเติมเต็ม ช่องว่างทางองค์ความรู้ โดยการเชื่อมโยงประวัติศาสตร์และบทบาททางสังคม
ของหมอลำกับ การวิเคราะห์วัฒนธรรมดิจิทัลและแพลตฟอร์มศึกษา ทำให้เกิดกรอบความเข้าใจใหม่ที่สามารถ
อธิบายพลวัตของวัฒนธรรมท้องถิ่นภายใต้กระแสโลกาภิวัตน์ได้อย่างเป็นระบบ 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


10 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
 นักวิชาการด้านสื่อและวัฒนธรรมศึกษาควรพัฒนากรอบทฤษฎีเพิ่มเติมเพื่อวิเคราะห์ปัจจัยที่มีผล      
ต่อความต่อเนื ่องของวัฒนธรรมท้องถิ ่นในโลกดิจิทัล อาทิ การกำกับดูแลของแพลตฟอร์ม ( Platform 
Governance) การจัดอันดับเนื้อหา และ อคติทางอัลกอริทึม (Algorithmic Bias) ซึ่งอาจส่งผลต่อการมองเห็น
และการเข้าถึงเนื้อหาที่มีรากเหง้าทางวัฒนธรรมที่ไม่ได้อยู่ในเมืองใหญ่หรือวัฒนธรรมตะวันตก นอกจากนี้ 
งานวิจัยยังเปิดโอกาสให้ศึกษาวิธีการที่ศิลปินและชุมชนสามารถใช้ พลังของผู้กระทำการในท้องถิ่น ( Local 
Agency) เพ่ือรักษาอัตลักษณ์และปรับตัวต่อความเปลี่ยนแปลงอย่างยั่งยืน     
 2) นัยเชิงปฏิบัติ (Practical Implications) 
 สำหรับศิลปินหมอลำ ผู้ประกอบการ และนักจัดการวัฒนธรรม การวิจัยนี้ชี้ให้เห็นว่าการสร้างสมดุล
เชิงรุกระหว่าง การธำรงรักษา “รากเหง้า” ของวัฒนธรรม (เช่น ทำนองกลอนลำ ภาษาอีสาน และเรื่องเล่า
พื้นบ้าน) กับ การปรับตัวเข้ากับพลวัตของแพลตฟอร์มดิจิทัล (เช่น การตัดต่อวิดี โอที่ฉับไว ท่าเต้นไวรัล การใช้
เอฟเฟกต์ดิจิทัล) เป็นกลยุทธ์ที่สำคัญต่อความอยู่รอดและความสำเร็จ 
 ข้อเสนอเชิงปฏิบัติที่สามารถนำไปใช้ ได้แก่ 
 1) การพัฒนาทักษะดิจิทัลในระดับท้องถิ่น จัดอบรมและเวิร์กชอปเพื่อเสริมสร้างความรู้ด้านการผลิต
วิดีโอ การออกแบบท่าเต้น การใช้กราฟิกและเอฟเฟกต์ รวมถึงการจัดการช่องทางสื่อออนไลน์ 
 2) การสร้างเครือข่ายความร่วมมือ สนับสนุนการแลกเปลี่ยนความรู้ระหว่างศิลปินและผู้ประกอบการ
ในอุตสาหกรรมหมอลำ เพ่ือให้เกิดการเรียนรู้ร่วมและการสร้างรายได้อย่างยั่งยืน 
 3) การบริหารจัดการลิขสิทธิ ์และสิทธิทางวัฒนธรรม ให้ความรู ้ เก ี ่ยวกับการปกป้องผลงาน              
และการจัดการลิขสิทธิ์ในระบบดิจิทัล เพ่ือให้ศิลปินสามารถรักษาผลประโยชน์และสร้างอัตลักษณ์ท่ียั่งยืน 
 4) การสร้างแพลตฟอร์มท้องถิ่นเสริม (Local Digital Platforms) สนับสนุนการสร้างช่องทางดิจิทัล   
ที่มุ่งเน้นวัฒนธรรมท้องถิ่น เพ่ือเพ่ิมความหลากหลายของเนื้อหาและลดการพ่ึงพาแพลตฟอร์มระดับโลก 
 โดยรวม ข้อเสนอแนะเหล่านี้ไม่เพียงช่วย รักษาและสืบทอดรากเหง้าทางวัฒนธรรม แต่ยังเปิดโอกาส
ให้หมอลำ ปรับตัวและสร้างสรรค์วัฒนธรรมลูกผสม ที ่ตอบสนองต่อความเป็นท้องถิ ่นและกระแสโลก          
อย่างยั่งยืน    
 3) นัยเชิงนโยบาย (Policy Implications) 
 ผลการวิจัยชี ้ให้เห็นว่าหน่วยงานภาครัฐและองค์กรที ่เกี ่ยวข้องควรปรับมุมมองจากการส่งเสริม
วัฒนธรรมแบบ “อนุรักษ์” (Preservation) ซึ่งมักเน้นการรักษารูปแบบดั้งเดิมและแช่แข็งการเปลี่ยนแปลง    
มาสู่แนวทาง “สนับสนุนพลวัต” (Dynamic Support) ที่ส่งเสริมให้ศิลปินสามารถปรับตัวและสร้างสรรค์
เนื้อหาได้ในยุคดิจิทัล โดยไม่สูญเสียอัตลักษณ์ท้องถิ่น     
 1) การพัฒนาทักษะดิจิทัลและโครงสร้างพื ้นฐาน กระทรวงวัฒนธรรมและหน่วยงานที่เกี ่ยวข้อง      
ควรจัดสรรงบประมาณเพื่อพัฒนาทักษะดิจิทัล (Digital Literacy) ของศิลปินพื้นบ้านอย่างเป็นระบบและ
ต่อเนื่อง ครอบคลุมทั้งการสร้างและผลิตเนื้อหาดิจิทัล การตลาดออนไลน์ การบริหารจัดการช่องทางโซเชียล
มีเดีย การเข้าใจอัลกอริทึมของแพลตฟอร์ม และการจัดการลิขสิทธิ์ดิจิทัล นอกจากนี้ ควรสนับสนุนโครงสร้าง
พื ้นฐานทางเทคโนโลยี เช่น การเข้าถึงอินเทอร์เน็ตความเร็วสูง อุปกรณ์บันทึกและตัดต่อวิดีโอ รวมถึง
แพลตฟอร์มท้องถิ ่นเสริม (Local Digital Platforms) เพื ่อให้ศิลปินสามารถผลิตเนื ้อหาที ่มีคุณภาพและ
เผยแพร่ได้อย่างมีประสิทธิภาพ    
 2) การรับรองในฐานะ Soft Power และเศรษฐกิจสร้างสรรค์ หน่วยงานส่งเสริมเศรษฐกิจสร้างสรรค์ 
(Creative Economy Agency: CEA) ควรร ับรองและสน ับสน ุน “หมอลำด ิจ ิท ัล” ให ้ เป ็นส ่วนหนึ่ ง               
ของอุตสาหกรรมสร้างสรรค์และ Soft Power ของประเทศไทย การสนับสนุนอาจรวมถึงการให้ทุนเพื่อผลิต

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


11 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
งานดิจิทัลคุณภาพสูง การจัดโครงการแลกเปลี่ยนและความร่วมมือระหว่างประเทศ การสร้างเวทีออนไลน์    
และออฟไลน์สำหรับเผยแพร่ผลงาน และการส่งเสริมการเข้าถึงตลาดต่างประเทศ ทั้งนี้ เพ่ือให้หมอลำสามารถ
แข่งขันและรักษาอัตลักษณ์ในระดับนานาชาติ     
 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบายเหล่านี ้มุ ่งเน้นการสร้าง ความมั ่นคงและยั ่งยืนในห่วงโซ่การถ่ายทอด
วัฒนธรรม ในยุคดิจิทัล สนับสนุนให้ศิลปินสามารถขยายฐานผู ้ชม ทั ้งในและต่างประเทศ เพิ ่มรายได้           
และรักษาอัตลักษณ์ท้องถิ่นควบคู่ไปกับการปรับตัวต่อ พลวัตของเศรษฐกิจดิจิทัล การดำเนินนโยบายดังกล่าว
จะช่วยสร้างสมดุลระหว่างการอนุรักษ์คุณค่าพ้ืนบ้านและการพัฒนาความสามารถเชิงสร้างสรรค์ในโลกยุคใหม่ 
ภาพรวมการเปลี่ยนผ่าน 3 ยุค  

 พัฒนาการของหมอลำจากวัฒนธรรมในชุมชนสู่การเป็นคอนเทนต์บนแพลตฟอร์มดิจิทัลและสินค้าทาง
วัฒนธรรมในยุคหลังดิจิทัล แบ่งเป็น 3 ช่วง: 1) ยุคก่อนดิจิทัลที่หมอลำอยู่ในชุมชนและมีรากฐานในพิธีกรรม
และภาษาอีสาน 2) ยุคดิจิทัลที่หมอลำย้ายเข้าสู่แพลตฟอร์มออนไลน์ เช่น YouTube และ TikTok พร้อมปรับ
เทคนิคและรูปแบบรับกับผู้ชมยุคใหม่ และ 3) ยุคหลังดิจิทัลที่หมอลำกลายเป็นวัฒนธรรมผสม (hybrid 
culture) สร้างแบรนด์ ศิลปิน ความนิยมในตลาดต่างประเทศ และเป็น Soft Power ของไทย กระบวนการ
เปลี่ยนนี้สะท้อนแนวคิด Glocalization และการต่อรองอัตลักษณ์ที่ปรับให้เข้ากับบริบทสื่อโลก โดยแสดงใน
ภาพที่ 1 

 
 

ภาพที่ 1 การเปลี่ยนผ่านของหมอลำใน 3 ยุค (ก่อน–ขณะ–หลังดิจิทัล)  
ที่มา: ผู้เขียนจัดทำขึ้นจากการวิเคราะห์ข้อมูล 

 
สรุปองค์ความรู้  
 บทความนี้ได้ข้อค้นพบที่สำคัญและสร้าง องค์ความรู้ใหม่ (New Knowledge) เกี่ยวกับการเปลี่ยน
ผ่านของหมอลำในยุคดิจิทัล โดยชี้ให้เห็นว่าปรากฏการณ์ดังกล่าว ไม่ใช่การสูญสลายของวัฒนธรรมดั้งเดิม     

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


12 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
แต่เป็นกระบวนการ “ต่อรองเชิงอัตลักษณ์” ( Identity Negotiation) ที่มีความซับซ้อนและสร้างสรรค์ 
กระบวนการนี้ทำให้เกิด วัฒนธรรมลูกผสม (Hybrid Cultural Form) ในรูปแบบของ “หมอลำร่วมสมัย” 
(Contemporary Mor Lam) ซึ่งสามารถดำรงอยู่ได้อย่างมีความหมายและสอดคล้องกับระบบนิเวศของสื่อ
ใหม ่
 การวิเคราะห์โดยใช้แนวคิด Glocalization (Robertson, 1995) ชี้ให้เห็นว่าศิลปินอีสานได้แสดง   
พลังของผู้กระทำการ (Local Agency) ในการตีความ ปรับใช้ และเลือกนำเทคโนโลยีระดับโลกไปสนับสนุน
เป้าหมายของวัฒนธรรมท้องถิ่น กระบวนการนี้ไม่ได้เป็นเพียงการตอบสนองต่อแรงกดดันของแพลตฟอร์ม     
แต่เป็นการสร้างความหมายใหม่ที่คงแก่นของ รากเหง้าวัฒนธรรมดั้งเดิม เช่น ทำนองกลอนลำ ภาษาอีสาน 
และเรื่องเล่าพื้นบ้าน 
 องค์ความรู ้และนวัตกรรมที่เกิดขึ ้น คือ “แบบจำลองการก่อร่างวัฒนธรรมลูกผสมของหมอลำ            
ในยุคดิจิทัล” (Digital Mor Lam Hybridization Model; ดูแผนภาพที่ 1) ซึ่งเป็นเครื่องมือเชิงระบบที่สามารถ
ใช้ทำความเข้าใจ กลไกการสังเคราะห์ระหว่างรากเหง้าวัฒนธรรมดั้งเดิมกับพลวัตของแพลตฟอร์มดิจิทัล แบบ
องค์รวม แบบจำลองนี้เน้นการวิเคราะห์ พลังของผู้กระทำการ (Agency) ของศิลปินในฐานะผู้สร้างสรรค์ ไม่ใช่
เพียงผู้ตั้งรับอิทธิพลจากเทคโนโลยีหรือเศรษฐกิจดิจิทัล 
 องค์ความรู้นี้มีความเป็นไปได้ในการประยุกต์ใช้ข้ามบริบททางวัฒนธรรมและศิลปะการแสดงพื้นบ้าน
อื่น ๆ ทั้งในประเทศไทย เช่น หนังตะลุง เพลงซอ หรือการแสดงพื้นบ้านของภูมิภาคอื่น ๆ และในระดับ
นานาชาติ สำหรับชุมชนศิลปะที่ต้องปรับตัวต่อ ความท้าทายจากแพลตฟอร์มดิจิทัล โดยเน้นให้ความสำคัญ   
กับการวิเคราะห์ Agency ของศิลปินและชุมชน ในการตีความ ปรับใช้ และสร้างสรรค์เทคโนโลยีให้สอดคล้อง
กับบริบททางวัฒนธรรมของตน บทความนี้จึงไม่เพียงสรุปความเปลี่ยนแปลงของหมอลำ แต่ยังชี้ให้เห็น แนว
ทางการวิจัยและการประยุกต์ใช้เชิงทฤษฎีและปฏิบัติ สำหรับการอนุรักษ์และพัฒนาศิลปะการแสดงพ้ืนบ้านใน
ยุคดิจิทัลอย่างยั่งยืน     
 
การถ่ายทอดและนำไปใช้ประโยชน์  
 1. นัยเชิงวิชาการ (Academic Implications) 
 แบบจำลองที่นำเสนอในงานวิจัยนี้ทำหน้าที่เป็น สะพานเชื่อมระหว่างองค์ความรู้ด้านประวัติศาสตร์
หมอลำและการศึกษาวัฒนธรรมดิจิทัล/แพลตฟอร์มสื ่อ โดยช่วยให้นักวิชาการสามารถวิเคราะห์กลไก            
การสังเคราะห์ระหว่าง รากเหง้าวัฒนธรรมดั้งเดิม และ พลวัตของแพลตฟอร์มดิจิทัล ได้อย่างเป็นระบบ 
นอกจากนี้ ยังสามารถขยายผลไปสู่การสร้างกรอบทฤษฎีเพื่อทำความเข้าใจการต่อรองอัตลักษณ์ ( Identity 
Negotiation) และการเกิดวัฒนธรรมลูกผสม (Hybrid Cultural Forms) ของศิลปะพ้ืนบ้านอ่ืน ๆ ทั้งในบริบท
ไทยและนานาชาติ 
 2. นัยเชิงปฏิบัติ (Practical Implications) 
 สำหรับศิลปินและผู ้ประกอบการด้านศิลปะพื ้นบ้าน ความเข้าใจเกี ่ยวกับ Glocalization และ 
Hybridity สามารถนำไปประยุกต์ใช้ในการพัฒนากลยุทธ์การสร้างเนื้อหาที่ตอบสนองต่อความต้องการของผู้ชม
และแพลตฟอร์มดิจิทัลได้อย่างมีประสิทธิภาพ โดยเฉพาะการสร้าง สมดุลระหว่างรากเหง้าวัฒนธรรมดั้งเดิม 
เช่น ภาษาอีสาน กลอนลำ และทำนองดั้งเดิม กับ พลวัตของแพลตฟอร์ม เช่น การตัดต่อวิ ดีโอให้กระชับ การ
สร้างท่าเต้นไวรัล หรือการใช้เอฟเฟกต์ดิจิทัลเพื่อเพิ่มการมีส่วนร่วมของผู้ชม นอกจากนี้ การสร้างเครือข่าย
ความร่วมมือในระดับท้องถิ่นและข้ามชุมชน จะช่วยเสริมสร้าง ความยั่งยืนทางเศรษฐกิจและสังคม ของศิลปิน
พ้ืนบ้าน 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


13 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
 
 
 3. นัยเชิงนโยบาย (Policy Implications) 
 สำหรับหน่วยงานภาครัฐและผู้กำหนดนโยบายทางวัฒนธรรม ผลการวิจัยชี้ให้เห็นถึงความจำเป็น      
ในการปรับเปลี่ยนแนวคิดจากการส่งเสริมวัฒนธรรมในเชิง “อนุรักษ์” (Preservation) ที่เน้นการคงรูปแบบ
ดั้งเดิม ไปสู่การส่งเสริมในเชิง “สนับสนุนพลวัต” (Dynamic Support) ซึ่งเน้นการส่งเสริมความสามารถ      
ในการปรับตัวของศิลปินและชุมชนวัฒนธรรม ตัวอย่างเช่น การลงทุนพัฒนาทักษะดิจิทัล (Digital Literacy) 
ในด้านการตลาดออนไลน์ การบริหารจัดการช่องทางโซเชียลมีเดีย และการทำความเข้าใจเกี่ยวกับลิขสิทธิ์
ดิจิทัล นอกจากนี้ การรับรองและสนับสนุน “หมอลำดิจิทัล” ในฐานะ Soft Power และองค์ประกอบสำคัญ
ของอุตสาหกรรมสร้างสรรค์ จะช่วยเพิ่มศักยภาพในการเข้าถึงผู้ชมระดับชาติและนานาชาติ พร้อมสร้างรายได้
อย่างยั่งยืน 
 สรุปได้ว่า ผลการวิจัยนี้นำเสนอแนวทางการ บูรณาการองค์ความรู้เชิงวิชาการ ปฏิบัติ และนโยบาย 
เพื่อสนับสนุนการดำรงอยู่และพัฒนาศิลปะพื้นบ้านในยุคดิจิทัลอย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งในมิติของอัตลักษณ์
วัฒนธรรม การสร้างรายได้ และความเข้มแข็งของชุมชนศิลปะ อย่างไรก็ตาม บทความนี้ยังมีข้อจำกัดด้านการ
เลือกกรณีศึกษาและแพลตฟอร์ม ซึ่งควรได้รับการศึกษาเพ่ิมเติมในอนาคต 
 
References  
Bhabha, H. K. (1994). The location of culture. Routledge. 
Cohen, E. (2009). The stage as a mirror: Performance and society in Northeastern Thailand.  

University of Hawai‘i Press. 
Dolphen, I. (2016). The modernization of Isan folk performance (Morlum): A change for  

survival. Sociology and Anthropology, 4(5), 301–305.  
https://doi.org/10.13189/sa.2016.040501 

García Canclini, N. (1995). Hybrid cultures: Strategies for entering and leaving modernity.  
University of Minnesota Press. 

Iwabuchi, K. (2002). Recentering globalization: Popular culture and Japanese  
transnationalism. Duke University Press. 

Iwabuchi, K. (2015). Pop-culture diplomacy in Japan: Soft power, nation branding and the  
question of international cultural exchange. International Journal of Cultural Policy,  
21(4), 419–432. https://doi.org/10.1080/10286632.2015.1042469 

Jones, D. R., & Prakash, A. (2020). Digital currents: Media and cultural transformation in  
Southeast Asia. International Journal of Cultural Studies, 23(4), 512–528.  
https://doi.org/10.1177/1367877920935510 

Kraidy, M. M. (2005). Hybridity, or the cultural logic of globalization. Temple University Press. 
Miller, T. E. (1985). Traditional music of the Lao: Kaen playing and mawlum singing in  

Northeast Thailand. Greenwood Press. 
Miller, T. E. (2015). From the village to the city: Mor Lam and Isan social change. In S.  

Williams & L. Chen (Eds.), Soundscapes of modernity: Music and politics in Asia (pp.  

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about
https://doi.org/10.13189/sa.2016.040501
https://doi.org/10.1080/10286632.2015.1042469
https://doi.org/10.1177/1367877920935510


14 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

ปีที ่2 ฉบับที่ 2 มกราคม -  กุมภาพันธ์ 2569 
Vol.2 NO2     January - February  2026 
 

 
112–135). Oxford University Press. 
 
 
 

Ritzer, G. (2010). Globalization: A basic text. Wiley-Blackwell. 
Robertson, R. (1995). Glocalization: Time-space and homogeneity–heterogeneity. In M. 
Featherstone, S. Lash, & R. Robertson (Eds.), Global modernities (pp. 25–44). Sage  

Publications. 
Siriyuvasak, U., & Shin, H. (2007). Asianizing K-pop: Production, consumption and identification  

patterns among Thai youth. Inter-Asia Cultural Studies, 8(1), 109–136.  
https://doi.org/10.1080/14649370601119113 

Wannaudom, P. (2006). Negotiation process of “mawlum” and its audiences regarding the  
roles and influences of culture industry system [Doctoral dissertation,  
Chulalongkorn University]. (In Thai) 

Winichakul, T. (2016). The changing landscape of media and politics in Thailand. Critical Asian  
Studies, 48(3), 415–435. https://doi.org/10.1080/14672715.2016.1203539 

Yanpisit, K. (2024). ISAN murals: Research status and policy consistency of creative economy  
in Thailand. Parichart Journal, 37(1). https://doi.org/10.55164/pactj.v37i1.264838 

 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about
https://doi.org/10.1080/14649370601119113
https://doi.org/10.1080/14672715.2016.1203539
https://doi.org/10.55164/pactj.v37i1.264838

