
1 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 การดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม : กรณีศึกษา
หมู่บ้านเนินหว้า อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย ระหว่างปี พ.ศ. 2540–2560 

THE CONTINUITY OF ETHNIC TAI SONG DAM RITUALS AMID SOCIAL CHANGE : A CASE 
STUDY OF NAENWA VILLAGE, KONG KRAILAT DISTRICT, SUKHOTHAI PROVINCE BETWEEN 

1997–2017 
 

วศิน ปัญญาวุธตระกูล และ รุจีรา พานโคกสูง 

Wasin Panyavuttrakul and Ruchira Phankhoksung 

คณะสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลัยนเรศวร 
Faculty of Social Sciences, Naresuan University 

Email: ruchirap65@nu.ac.th 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำที่ดำรงอยู่ในหมู่บ้านเนินหว้า 
อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย ในบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ระหว่างปี พ.ศ. 2540–2560 และ 2) 
เพื่อศึกษาปัจจัยที่ส่งผลต่อการดำรงอยู่ของพิธีกรรมดังกล่าว กลุ่มผู้ให้ ข้อมูลหลักคัดเลือกแบบเฉพาะเจาะจง 
(Purposive Sampling) จำนวน 5 คน ประกอบด้วย ผู ้นำชุมชน ผู ้นำในการประกอบพิธีกรรม ตัวแทน
หน่วยงานภาครัฐ นักประวัติศาสตร์ท้องถิ่น และตัวแทนคนรุ่นใหม่ในชุมชน เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยคือการ
สัมภาษณ์เชิงลึกด้วยวิธีการทางประวัติศาสตร์บอกเล่า (Oral History) และนำเสนอผลการวิจัยด้วยวิธีการ
พรรณนาวิเคราะห์ (Analytical Description) 

ผลการวิจัยพบว่า ในช่วงปี พ.ศ. 2540–2560 พิธีกรรมของชาวไททรงดำบ้านเนินหว้าเผชิญความ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม เริ่มจากการย้ายถิ่นของแรงงานเข้าเมืองทำให้ขาดผู้สืบทอด ต่อมาเกิดวิกฤตเศรษฐกิจ
ต้มยำกุ้งปี 2540 แรงงานคืนถิ่นแต่มาพร้อมกับวิถีชีวิตแบบเมืองที่ห่างเหินจากความเชื่อเดิม และช่วงปี 2550 
เทคโนโลยีและระบบการศึกษาทำให้เยาวชนสนใจกิจกรรมใหม่ อย่างไรก็ตาม พบว่ามี 5 พิธีกรรมสำคัญที่
สามารถปรับตัวและดำรงอยู่ได้ ได้แก่ 1) พิธีกรรมเสนเฮือน 2) พิธีปาดตง 3) พิธีกรรมงานศพ 4) พิธีกรรมงาน
แต่ง และ 5) พิธีกรรมขึ้นบ้านใหม่ โดยมีปัจจัยที่ส่งผลต่อการดำรงอยู่ของพิธีกรรม 2 ปัจจัย ได้แก่ 1) ปัจจัย
ภายใน คือ การปลูกฝังความเชื่อและค่านิยมผ่านระบบเครือญาติ หน้าที่และความรับผิดชอบต่อผีบรรพบุรุษ
ร่วมกัน บทบาทของผู้ประกอบพิธีกรรม และการปรับเปลี่ยนรายละเอียดพิธีกรรมให้เข้ากับยุคสมัย และ  2) 
ปัจจัยภายนอก คือ การส่งเสริมจากระบบการศึกษาและภาครัฐ อิทธิพลของเทคโนโลยี ผลกระทบทาง
เศรษฐกิจ และบทบาทของคนรุ่นใหม่ในการสร้างเครือข่ายเพ่ือการอนุรักษ์วัฒนธรรมไททรงดำ 

คำสำคัญ : ชาติพันธุ์ , ไททรงดำ , พิธีกรรม , การดำรงอยู ่, การเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

 

*Received October 21, 2025;  Revised November 30, 2025;  Accepted December 7, 2025 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


2 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
Abstract   

This research article has two objectives: (1) to examine the ethnic Tai Song Dam rituals 
that have persisted in Noen Wa Village, Kong Krailat District, Sukhothai Province, within the 
context of social change between 1997 and 2017, and (2) to investigate the factors influencing 
the continuity of these ritual practices. Five key informants were selected through purposive 
sampling, consisting of a community leader, a ritual practitioner, a government representative, 
a local historian, and a youth representative. The research instruments included in-depth 
interviews conducted using the oral history method, and the findings were presented through 
analytical description. 

The results reveal that between 1997 and 2017, the ritual practices of the Tai Song 
Dam community in Noen Wa Village underwent significant social changes. Labor migration to 
urban areas initially led to a decline in ritual successors. Following the 1997 Asian financial 
crisis, many migrants returned to the village but brought with them urban lifestyles that 
distanced them from traditional beliefs. By the late 2000s, technological development and the 
expanding education system further shifted youth interests toward new activities. Nevertheless, 
five major rituals continued through adaptive processes: (1) the Sen Huean ritual, (2) the Pad 
Tong ritual, (3) funeral rituals, (4) wedding rituals, and (5) the house-blessing ritual. Two main 
factors contribute to the persistence of these ritual practices. Internal factors include the 
transmission of beliefs and values through the kinship system, shared responsibilities toward 
ancestral spirits, the roles of ritual practitioners, and the adaptation of ritual details to fit 
contemporary contexts. External factors include support from the education system and 
government agencies, technological influences, economic conditions, and youth participation 
in networks promoting the preservation of Tai Song Dam culture. 

. 

Keywords : Ethnicity , Tai Song Dam , Rituals , Continuity , Social Change 

บทนำ 
ประเทศไทยเป็นประเทศที่มีความหลากหลายทางชาติพันธุ์อย่างเด่นชัด แต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ได้กระจาย

ตัวตั้งถิ่นฐานอยู่ทั้งในพื้นที่ราบ พื้นที่สูง รวมถึงพื้นที่ชายขอบของประเทศ ความหลากหลายนี้ทำให้แต่ละกลุ่ม   
มีวิถีชีวิต ภาษา ความเชื่อ และพิธีกรรมที่แตกต่างกันไป สิ่งที่น่าสนใจคือ พิธีกรรมของแต่ละกลุ่มไม่ใช่เพียง
กิจกรรมทางศาสนาหรือความเชื่อเท่านั้น แต่ยังเป็นส่วนสำคัญของวิถีชีวิตที่สะท้อนทั้งค่านิยม ความสัมพันธ์
ทางสังคม และการจัดระเบียบชุมชน พิธีกรรมทำหน้าที่เป็นเครื่องมือในการเชื่อมโยงผู้คนในครอบครัวและ
ชุมชนให้เกิดความสามัคคี อีกท้ังยังทำหน้าที่เป็นสื่อกลางเชื่อมโยงอดีตกับปัจจุบันผ่านการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น 
จึงกล่าวได้ว่า พิธีกรรมเป็นรากฐานสำคัญที่บ่งบอกถึงอัตลักษณ์ ความเป็นตัวตน และความภาคภูมิใจของกลุ่ม
ชาติพันธุ์ต่าง ๆ ที่อาศัยอยู่ในสังคมไทย หนึ่งในกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีเอกลักษณ์ชัดเจนและยังรักษาพิธีกรรมดั้งเดิม
ไว้ได้อย่างเหนียวแน่น คือ “ชาวไททรงดำ” หรือที่รู้จักในชื่อ ลาวโซ่ง โซ่ง หรือไทโซ่ง เป็นชื่อเรียกที่มีความ
แตกต่างกันแต่เป็นกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกัน ที่เรียกว่า “ไททรงดำ” มาจากการแต่งกายด้วยสีดำ และที่เรียกว่า 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


3 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
“ลาวโซ่ง” มาจากลาวที่นุ่งกางเกงสีดำ ซึ่งคำว่า “โซ่ง” แผลงมาจากคำว่า “ส้วง” ซึ่งแปลว่า “กางเกง” ส่วนที่
เรียกว่า “ลาว” เป็นคำที่คนทั่วไปนิยมใช้เรียกเพราะเข้าใจว่าเป็นคนลาวอพยพมาจากเวียงจันทน์ (Suobsuk 
et al., 1980, p.25) ปัจจุบันภาษาทางราชการ ไม่ใช้คำว่า “ลาว” นำหน้าชื่อเผ่าพันธุ์ ให้ใช้คำว่า “ไทย” 
นำหน้าแทน (Committee of the Thai Zong Club, 1980, p.19) ด้วยเหตุนี้จึงเรียกลาวโซ่งว่า “ไททรงดำ” 
โดยกลุ่มชาติพันธุ์นี้มีถิ่นฐานดั้งเดิมอยู่ที่แคว้นสิบสองจุไท ซึ่งปัจจุบันคือ เมืองเดียนเบียนฟู ประเทศเวียดนาม 
และได้อพยพเข้าสู่ประเทศไทยด้วยเหตุผลจากสงคราม และตั้งถิ่นฐานแห่งแรกที่จังหวัดเพชรบุรี ก่อนจะขยาย
ไปยังจังหวัดต่าง ๆ เช่น สุพรรณบุรี นครปฐม พิษณุโลก สุโขทัย และจังหวัดอื่น ๆ เอกลักษณ์ที่สำคัญของชาว
ไททรงดำคือมีความเชื่อที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์กับระบบความเชื่อเรื่อง “ผี” ซึ่งทำหน้าที่เป็นศูนย์กลางของวิถีชีวิต
และเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ โดยให้ความเคารพสูงสุดต่อ “พระยาแถน” หรือ “ผีแถน” ในฐานะผู้สร้างสรรพ
สิ่งและเป็นผีที่มีอำนาจยิ่งใหญ่ที่สุด จนถึงขั้นที่จะไม่เอ่ยพระนามหากไม่มีความจำเป็น แต่จะกล่าวถึงเฉพาะใน
พิธีกรรมสำคัญเท่านั้น (Kitboonchu, 2002, p.60) และการนับถือ “ผีบรรพบุรุษ” หรือ “ผีเฮือน” ซึ่งเชื่อว่า
เป็นดวงวิญญาณของปู่ย่าตายายที่ล่วงลับไปแล้วแต่ยังคงปกปักรักษาลูกหลานอยู่เสมอ ซึ่งภายในบ้านจะมีการ
จัดมุมห้องที่เรียกว่า “กะล่อห่อง” (Wisutruangdet, 2021, p.49) ทั้งนี้ ระบบความเชื่อดังกล่าวยังได้จัด
ระเบียบโครงสร้างทางสังคมอย่างชัดเจนผ่านการแบ่งตระกูลผีออกเป็น 2 ระดับ คือ  “ผีผู้ท้าว” (ผีใหญ่) และ 
“ผีผู ้น้อย” ซึ่งเป็นการสืบทอดทางสายเลือดโดยตรงและไม่สามารถเปลี่ยนแปลงได้  และในการประกอบ
พิธีกรรมของชาวไททรงดำ จำเป็นต้องมีผู ้ทำหน้าที่เป็นสื่อกลางระหว่างคนกับผี โดยเรียกว่า “หมอเสน”        
(S. Duanphen, personal communication, July 24, 2025) 

จากการลงพื้นที่เก็บข้อมูลในภาคสนาม พบว่า “หมู่บ้านเนินหว้า” เป็นกลุ่มชาติพันธุ์ไททรงดำที่ยังมี
การยืดถือและปฏิบัติพิธีกรรมดั้งเดิมของตนไว้อย่างเหนียวแน่น โดยชุมชนไททรงดำบ้านเนินหว้า เป็นชุมชนที่
ตั้งอยู่ในหมู่ที่ 8 ตำบลกง อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย อพยพมาตั้งรกรากตั้งแต่ปีพ.ศ.  2495 รวมเป็น
ระยะเวลากว่า 70 ปี เป็นชาวไททรงดำที่อพยพมาจากบ้านดอนมะเกลือ อำเภออู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี       
และบางส่วนมาจากจังหวัดเพชรบุรี เนื่องด้วยพื้นที่เดิมมีน้อย ไม่เพียงพอต่อการทำกิน จึงตัดสินใจย้ายถิ่นฐาน 
และได้เข้ามาตั ้งรกรากในพื ้นที ่หมู ่บ ้านเนินหว้าแห่งนี้  (S. Thongyiam, personal communication, 
February 18, 2025) แม้ว่าการย้ายถิ่นฐานของกลุ่มชาติพันธุ์ไททรงดำจะเคลื่อนไปหลายแห่ง แต่สิ่งที่ ชาวไท
ทรงดำบ้านเนินหว้ายังคงรักษาและสืบทอดไว้ได้อย่างเหนียวแน่นคือ ยังคงยึดมั่นในการปฏิบัติพิธีกรรมสำคัญ
อย่างเคร่งครัด อย่างไรก็ตาม ในช่วงปีพ.ศ. 2540–2560 พิธีกรรมของชาวไททรงดำบ้านเนินหว้า ถูกท้าทาย
จากบริบททางสังคมและเศรษฐกิจที่เปลี่ยนแปลงไปอย่างชัดเจน โดยเฉพาะในช่วงก่อนปีพ.ศ. 2540 แนวโน้ม
ของชาวไททรงดำบ้านเนินหว้า อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย ที่เดินทางออกไปทำงานในเมืองใหญ่เพื่อหา
เลี้ยงชีพ ส่งผลให้การสืบทอดพิธีกรรมเริ่มขาดช่วง และความรู้ในพิธีจำกัดอยู่ในกลุ่มผู้สูงอายุ แม้ว่าพิธีกรรม
ยังคงดำรงอยู่ แต่การมีส่วนร่วมของคนรุ่นใหม่ลดลงอย่างเห็นได้ชัด จนกระท่ังปีพ.ศ. 2540 เกิดวิกฤตเศรษฐกิจ
ต้มยำกุ้ง แรงงานจำนวนมากที่เคยออกไปทำงานในเมืองต้องกลับคืนถิ่น ทำให้การมีส่วนร่วมในพิธีกรรมเพ่ิมขึ้น 
ผู้คนกลับมารวมตัวกันทำกิจกรรมของชุมชนและเข้าร่วมพิธีกรรมต่าง ๆ อีกครั้ง แต่ในขณะเดียวกัน พิธีกรรมก็
ต้องเผชิญกับภาวะ “ขาดช่วง” ของการถ่ายทอดความรู้ เพราะคนรุ่นใหม่ที่กลับมาบางส่วนมีวิถีชีวิตและ
ทัศนคติแบบเมือง ทำให้ความเข้าใจในแก่นแท้ของพิธีกรรมลดน้อยลง ต่อมาในช่วงปีพ.ศ. 2550–2560 การเข้า
มาของเทคโนโลยีใหม่ รวมทั้งระบบการศึกษา ทำให้เยาวชนใช้เวลาและความสนใจไปกับกิจกรรมใหม่  ๆ มาก
ขึ้น ผลกระทบเหล่านี้ทำให้พิธีกรรมดั้งเดิมที่เคยเป็นศูนย์กลางของชีวิตชุมชนเริ่มถูกมองว่าซับซ้อนและใช้เวลา
มาก อย่างไรก็ตาม จากการลงพื้นที่ศึกษาพบว่า ยังคงมีพิธีกรรมสำคัญ 5 พิธีกรรม ได้แก่ พิธีกรรมเสนเฮือน           
(เสนเรือน)  พิธีกรรมปาดตง พิธีกรรมงานศพ พิธีกรรมงานแต่ง และพิธีกรรมขึ้นบ้านใหม่ ที่ได้รับการสืบทอด

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


4 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
และปฏิบัติอย่างต่อเนื่องในบริบทการเปลี่ยนแปลงดังกล่าว แต่การดำรงอยู่ของพิธีกรรมทั้ง 5 นี้ ไม่ได้เป็นการ
สืบทอดในรูปแบบเดิมอย่างสมบูรณ์ มีการปรับเปลี ่ยนขั ้นตอนและรูปแบบพิธีกรรมให้เรียบง่าย หรือใช้
ระยะเวลาลดน้อยลง เพื่อให้สอดคล้องกับวิถีชีวิตสมัยใหม่ อย่างไรก็ตาม การปรับเปลี่ยนดังกล่าวเป็นเพียง
รูปแบบภายนอก แต่หลักความเชื่อดั้งเดิมและแนวปฏิบัติร่วมกันยังคงได้รับการรักษาและสืบทอดไว้เป็นอย่าง
เคร่งครัด ดังนั้น แม้ว่าบริบททางสังคมเปลี่ยนแปลงไปอย่างต่อเนื่อง แต่พิธีกรรมดั้งเดิมของบ้านเนินหว้าก็
สามารถดำรงอยู่และสืบทอดต่อไปได้อย่างน่าสนใจ 

จากการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ส่งผลต่อพิธีกรรมไททรงดำที่กล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่
จะศึกษาถึงการดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในชุมชนบ้านเนินหว้า ตำบลกง อำเภอกงไกรลาศ 
จังหวัดสุโขทัย ระหว่างปีพ.ศ. 2540–2560 ซึ่งเป็นช่วงที่เกิดการเปลี่ยนแปลงทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม และ
เทคโนโลยีอย่างมีนัยสำคัญ และส่งผลกระทบต่อวิถีชีวิตและการสืบทอดพิธีกรรมดั้งเดิมของชาวบ้านอย่าง
ต่อเนื่อง อย่างไรก็ดี จากการทบทวนวรรณกรรมพบว่ายังไม่มีงานวิจัยที่อธิบายถึงการดำรงอยู่และการปรับตัว
ของพิธีกรรมไททรงดำในชุมชนบ้านเนินหว้ามากนัก งานวิจัยที่ผ่านมาโดยส่วนใหญ่เน้นศึกษาเพียงภาพรวมของ
กลุ่มชาติพันธุ์ไททรงดำเป็นส่วนใหญ่ และมักจะเน้นศึกษาเฉพาะหมู่บ้านในจังหวัดเพชรบุรี นครปฐม หรือ
สุพรรณบุรี เป็นส่วนใหญ่ แต่ในส่วนของชุมชนไททรงดำบ้านเนินหว้า ซึ่งเป็นชุมชนไททรงดำชุมชนเดียวใน
ตำบลกง อีกท้ังยังคงรักษาเอกลักษณ์ทางพิธีกรรมได้อย่างน่าสนใจ ยังไม่มีงานศึกษาท่ีทำการศึกษาประเด็นนี้มา
ก่อน ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงเห็นความสำคัญของการศึกษาเพื่อวิเคราะห์ปัจจัยที่ส่งผลต่อการดำรงอยู่ของพิธีกรรม
ชาติพันธุ์ไททรงดำ ตลอดจนศึกษาวิธีที่ชุมชนปรับตัวเพื่อให้พิธีกรรมยังคงดำรงอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลง
ทางสังคม ซึ่งในการศึกษาครั้งนี้มีเป้าหมายเพื่อสร้างองค์ความรู้ที่สามารถนำไปใช้เป็นแนวทางในการอนุรักษ์ 
ฟื้นฟู และสืบสานวัฒนธรรมของชุมชน ตลอดจนเป็นแนวทางในการดำรงอยู่ของกลุ่มชาติพันธุ์ที ่สามารถ
รักษาอัตลักษณ์ของตนไว้ได้อย่างเหมาะสมท่ามกลางบริบทของการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
1. เพื่อศึกษาพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำที่ดำรงอยู่ในหมู่บ้านเนินหว้า อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย       

ในบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ระหว่างปีพ.ศ. 2540–2560 
2. เพื่อศึกษาปัจจัยที่ส่งผลต่อการดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในหมู่บ้านเนินหว้า อำเภอ        

กงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย ในบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ระหว่างปีพ.ศ. 2540–2560 

 
การทบทวนวรรณกรรม 

จากการที่ผู้วิจัยมีความสนใจศึกษาประเด็นเกี่ยวกับ  การดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำใน
บริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม  ผู้วิจัยจึงได้ศึกษาค้นคว้างานเขียนที่เกี่ยวข้องกับชาติพันธุ์ไททรงดำ เพื่อใช้
เป็นแนวทางสร้างกรอบแนวคิดในการวิเคราะห์ โดยสามารถแบ่งกลุ่มงานเขียนได้เป็น 3 กลุ่มหลัก ดังนี้ 
 1. งานที่เกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรม 

 Chenayothin (2008) ได้ทำวิทยานิพนธ์เรื ่อง “ชุมชนชาวไทยโซ่งหมู ่บ้านดอนทราย จังหวัด
นครปฐม: การศึกษาพัฒนาการทางเศรษฐกิจของชุมชน ระหว่างปีพ.ศ. 2504–2549” โดยศึกษาผลกระทบของ
แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติที่มีต่อชุมชนไททรงดำ พบว่าการพัฒนาเชิงโครงสร้างของรัฐได้ผลักดัน
ให้ชุมชนเปลี่ยนจากระบบเศรษฐกิจแบบยังชีพไปสู่ระบบเศรษฐกิจแบบตลาด ส่งผลให้แรงงานหนุ่ มสาว
เคลื่อนย้ายเข้าสู่เมืองและความสัมพันธ์ในระบบเครือญาติอ่อนตัวลง งานนี้ให้ประโยชน์ต่อผู้วิจัยในการทำความ

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


5 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
เข้าใจผลกระทบทางเศรษฐกิจที่มีต่อโครงสร้างสังคมและพิธีกรรมของชุมชนไททรงดำ เพื่ออธิบายปัจจัยด้าน
เศรษฐกิจที่ส่งผลต่อการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตและการมีส่วนร่วมในพิธีกรรมของคนในหมู่บ้านเนินหว้าได้ดียิ่งขึ้น 

Keawkhum (2003)  ได้ศึกษาเรื่อง “การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมในพิธีกรรมชุมชนและประเพณี
เกี ่ยวกับชีวิต : ศึกษากรณีชุมชนลาวโซ่ง จังหวัดสุพรรณบุรี” โดยมุ ่งศึกษาสาเหตุและแนวโน้มของการ
เปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมในพิธีกรรมชุมชน ผลการศึกษาพบว่าปัจจัยภายนอก เช่น นวัตกรรม การศึกษา การ
คมนาคม และการย้ายถิ่น เป็นสาเหตุสำคัญที่ทำให้พิธีกรรมดั้งเดิมบางอย่างปรับเปลี่ยนไปตามสังคมสมัยใหม่ 
งานนี้ให้ประโยชน์ต่อผู้วิจัยในการทำความเข้าใจอิทธิพลของปัจจัยภายนอกที่ส่งผลต่อความเชื่อและพิธีกรรม
ของชาวไททรงดำ และใช้เป็นกรอบในการวิเคราะห์การเปลี่ยนแปลงทางวัฒนธรรมของชุมชนบ้านเนินหว้า
ในช่วงปีพ.ศ. 2540–2560 ได้ชัดเจนยิ่งขึ้น 
2. งานที่เกี่ยวข้องกับการดำรงอยู่ของพิธีกรรม 

Thongsakol (2010) ทำวิทยานิพนธ์เรื่อง “การดำรงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของชาวไทดำ บ้านหัว
ถนน ตำบลดอนพุทรา อำเภอดอนตูม จังหวัดนครปฐม” ศึกษาการดำรงอยู่ของอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ภายใต้
บริบทการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ พบว่าชุมชนเปลี่ยนอาชีพจากการทำนาไปสู่อาชีพอื่น ทำให้วัฒนธรรมที่
เห็นได้ชัด เช่น ภาษา การแต่งกาย และวิถีชีวิตดั้งเดิมลดลง แต่อัตลักษณ์ด้านความเชื่อและจิตใจยังคงมีบทบาท
สำคัญ งานนี้ให้ประโยชน์ต่อผู้วิจัยในการศึกษาการดำรงอยู่ของอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมในมิติพิธีกรรม และใช้
เป็นแนวทางวิเคราะห์การดำรงอยู่หรือการปรับเปลี่ยนของพิธีกรรมชาวไททรงดำบ้านเนินหว้าในสังคมสมัยใหม่ 

Kitboonchu  (2002) ได้ทำวิทยานิพนธ์เรื่อง “ความชรากับสถานภาพและบทบาทของผู้สูงอายุใน
ชุมชนโซ่ง: กรณีศึกษาบ้านเนินหว้า ตำบลกง อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย” โดยศึกษาสถานภาพและ
บทบาทของผู้สูงอายุในชุมชนไททรงดำทั้งในระดับครอบครัวและชุมชน พบว่าผู้สูงอายุยังมีบทบาทสำคัญใน
ฐานะผู้ถ่ายทอดวัฒนธรรมและความเชื่อดั้งเดิม เช่น พิธีเสนเรือนและความเชื่อเรื่องบรรพบุรุษ แต่โครงสร้าง
ครอบครัวเปลี่ยนจากครอบครัวขยายเป็นครอบครัวเดี่ยว และคนรุ่นใหม่ย้ายไปทำงานนอกพ้ืนที่ ทำให้บทบาท
ผู้สูงอายุลดลง งานนี้จึงเป็นประโยชน์ต่อการศึกษาบทบาทของผู้สูงอายุในชุมชนบ้านเนินหว้า เพื่อทำความ
เข้าใจกลไกการธำรงรักษาพิธีกรรมและการถ่ายทอดวัฒนธรรมจากรุ่นสู่รุ่น 

Naichit (2007) ได้ทำวิจัยเรื่อง “การศึกษาประเพณีเกี่ยวกับวิถีชีวิตลาวโซ่ง ตำบลดอนคา อำเภอบาง
แพ จังหวัดราชบุรี” เพ่ือศึกษาประเพณีที่เกี่ยวข้องกับความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ เช่น พิธีเสนเรือนและพิธีปาด
ตง พบว่าพิธีกรรมมีแบบแผนตามคติความเชื่อของชาวไททรงดำและสะท้อนความสัมพันธ์ ระหว่างคนกับบรรพ
บุรุษ ขณะที่บางพิธี เช่น พิธีเกี่ยวกับการเกิด ถูกแทนที่ด้วยการแพทย์สมัยใหม่ งานนี้ช่วยให้เข้าใจพิธีกรรม
ดั้งเดิมของชาวไททรงดำ และใช้เปรียบเทียบกับพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในบ้านเนินหว้าเพื่อเห็นการธำรง
รักษาและการปรับให้เหมาะกบัสังคมร่วมสมัย 
3. งานที่เกี่ยวข้องกับการปรับตัวของชุมชนไททรงดำ 

Thaiphosri  (2010) ได้ทำวิทยานิพนธ์เรื ่อง “การปรับตัวและการดำรงอยู ่ของชุมชนลาวโซ่ง: 
กรณีศึกษาบ้านเกาะแรต อำเภอบางเลน จังหวัดนครปฐม” โดยศึกษาการปรับตัวของชุมชนลาวโซ่งต่อสังคม
สมัยใหม่ แม้จะอยู่ร่วมกับชาวไทยมานานและรับเอาวัฒนธรรมไทยบางส่วน แต่ยังคงรักษาวัฒนธรรมและ
ประเพณีของตนไว้ได้เกือบครบถ้วน งานนี้ให้ประโยชน์ต่อผู้วิจัยในการทำความเข้าใจการปรับตัวของชุมชนลาว
โซ่งภายใต้กระแสโลกาภิวัตน์ ซึ่งสามารถนำมาเปรียบเทียบกับการเปลี่ยนแปลงของชุมชนไททรงดำบ้านเนิน
หว้า โดยเฉพาะด้านการรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมท่ามกลางกระแสสังคมสมัยใหม่ได้ดียิ่งขึ้น 

Simaksuk & Boongird  (2016)  ได้ศึกษาเรื่อง “วิเคราะห์ปัจจัยการดำรงอยู่และการเปลี่ยนแปลง
ความเชื่อในพิธีกรรมของไทยทรงดำ : กรณีศึกษาตำบลหนองปรง อำเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี” โดยมุ่ง

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


6 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
ศึกษาปัจจัยที่ทำให้พิธีกรรมยังคงดำรงอยู่และการปรับตัวเชิงปฏิบัติของชุมชน ผลการศึกษาพบว่าพิธีกรรม
ยังคงอยู่ได้ด้วยระบบเครือญาติที่เข้มแข็ง แต่มีการปรับรูปแบบบางประการ เช่น การใช้โต๊ะจีนหรือโทรศัพท์ 
เพื่อความสะดวกและประหยัดมากขึ ้น งานนี้ให้ประโยชน์ต่อผู้วิจัย ในการทำความเข้าใจการประยุกต์ใช้
เทคโนโลยีและองค์ประกอบสมัยใหม่ในพิธีกรรมของชาวไททรงดำ เพ่ืออธิบายแนวทางการปรับเปลี่ยนรูปแบบ
การจัดพิธีในบ้านเนินหว้าและการดำรงอยู่ของพิธีกรรมในบริบทสังคมร่วมสมัยได้ดียิ่งขึ้น 

จากการทบทวนงานวิจัยทั้งสามกลุ่ม แม้ไม่ได้ศึกษาชุมชนไททรงดำบ้านเนินหว้าโดยตรง แต่สามารถ
เชื่อมโยงข้อมูลด้านการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม ความหมายของพิธีกรรม และการปรับตัวของชาวไท
ทรงดำต่อสังคมสมัยใหม่ ซึ่งช่วยให้เห็นภาพรวมของการดำรงอยู่ของพิธีกรรมไททรงดำบ้านเนินหว้าได้ชัดเจน
ยิ่งขึ้น อย่างไรก็ตาม ยังมี “ช่องว่างของความรู้” ที่งานวิจัยนี้ต้องการศึกษาเพ่ิมเติม จากการทบทวนวรรณกรรม 
พบว่ายังไม่มีงานวิจัยที่มุ่งศึกษาการดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในชุมชนบ้านเนินหว้า โดยเฉพาะ
ในช่วงปี พ.ศ. 2540-2560 ซึ่งช่วงเวลาที่สังคมไทยเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงที่อยากต่อเนื่อง และงานวิจัยที่
ผ่านมาโดยส่วนใหญ่เน้นศึกษาเพียงภาพรวมของกลุ่มชาติพันธุ์ไททรงดำเป็นส่วนใหญ่ และมักจะเน้นศึกษา
เฉพาะหมู่บ้านในจังหวัดเพชรบุรี หรือสุพรรณบุรี เป็นส่วนใหญ่ แต่ในส่วนของชุมชนไททรงดำบ้านเนินหว้า    
ซึ่งเป็นชุมชนไททรงดำชุมชนเดียวในตำบลกง อีกทั้งยังคงรักษาเอกลักษณ์ทางพิธีกรรมความเชื่อได้อย่าง
น่าสนใจ ยังไม่มีงานศึกษาที่ทำการศึกษาประเด็นนี้มาก่อน ด้วยเหตุนี้ จึงเห็นความสำคัญของการศึกษาเพ่ือ
วิเคราะห์ปัจจัยและเงื่อนไขที่ส่งผลต่อการดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำ ตลอดจนศึกษาวิธีที่ชุมชน
ปรับตัวเพ่ือให้พิธีกรรมยังคงดำรงอยู่ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 

งานวิจัยชิ้นนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการศึกษาทางประวัติศาสตร์
บอกเล่า (Oral History) โดยการสัมภาษณ์ผู้รู้ในหมู่บ้านเนินหว้าและบุคคลภายนอกที่มีความรู้ความเข้าใจ
เกี่ยวกับวัฒนธรรมไททรงดำเป็นอย่างดีแบบเฉพาะเจาะจง (Purposive Sampling) และนำข้อมูลที่ได้มา
ตีความและเสนอโดยใช้การพรรณนาวิเคราะห์ (Analytical Description) ซึ่งมวีิธีดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 1. กลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญ ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการคัดเลือกกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญแบบเชิงคุณภาพ (Purposive 
Sampling) โดยวิธีการเลือกผู้ให้ข้อมูลสำคัญจะพิจารณาจากผู้รู้ในชุมชนบ้านเนินหว้าและบุคคลภายนอกที่มี
ความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับวัฒนธรรมไททรงดำเป็นอย่างดี เพื่อให้ได้ข้อมูลที่น่าเชื่อถือและครอบคลุมใน
หลากหลายมิติ ซึ่งกลุ่มเป้าหมายทั้งหมดที่ใช้ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้มีจำนวน 5 กลุ่ม 5 คน ซึ่งประกอบไปด้วย
1) ผู้นำชุมชน จำนวน 1 คน 2) ผู้นำในการทำพิธีกรรม จำนวน 1 คน 3) หน่วยงานภาครัฐ จำนวน 1 คน 4)    
นักประวัติศาสตร์ท้องถิ่น จำนวน 1 คน 5) นักพัฒนาสังคมจังหวัดสุโขทัย จำนวน 1 คน  

2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ผู้วิจัยได้ใช้เครื่องมือที่สำคัญในการวิจัย คือ แบบสัมภาษณ์และแบบ
สังเกต โดยใช้การ“สัมภาษณ์แบบเฉพาะเจาะจง” ซึ่งผู ้วิจัยได้เลือกกลุ่มผู ้ให้ข้อมูลสำคัญที่มีความรู ้และ
ประสบการณ์โดยตรงเก่ียวกับพิธีกรรมเป็นอย่างดี ซึ่งดำเนินการสัมภาษณ์ในรูปแบบคำถามกึ่งโครงสร้าง โดยได้
สร้างแนวคำถามปลายเปิดไว้ล่วงหน้าตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย เพ่ือให้ผู้ให้ข้อมูลสามารถตอบได้อย่างอิสระ
และเป็นธรรมชาติ ขณะที่กรอบคำถามจะช่วยกำกับการสนทนาให้ครบถ้วนทุกประเด็นที่ต้องการศึกษา 
นอกจากการสัมภาษณ์ ผู้วิจัยยังใช้ “การสังเกตแบบมีส่วนร่วม” โดยเดินทางเข้าไปในพ้ืนที่ชุมชนในช่วงเวลาที่มี
การประกอบพิธีกรรม เพื่อสังเกตการณ์อย่างใกล้ชิดและมีปฏิสัมพันธ์กับผู้เข้าร่วม ซึ่งช่วยให้ได้ข้อมูลสำคัญ
ครบถ้วน ทั้งลำดับขั้นตอนของพิธี บรรยากาศโดยรอบ และพฤติกรรมการมีส่วนร่วมของผู้คนในงาน 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


7 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้ทำการแบ่งวิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลออกเป็น 2 ส่วน คือ การเก็บ

รวบรวมข้อมูลจากเอกสาร ประกอบไปด้วย แหล่งข้อมูลจากบทความ งานวิจัย และวิทยานิพนธ์ต่าง ๆ           
ที่ เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมไททรงดำ และการเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ภาคสนาม ภายหลังจากการ
รวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยจะนำข้อมูลทั้งหมดมาตรวจสอบความถูกต้อง จำแนกข้อมูลออกเป็นหมวดหมู่ตาม
วัตถุประสงค์และข้อมูลตามประเด็นที่ศึกษา จากนั้นจึงดำเนินการตีความและวิเคราะห์เนื้อหา ก่อนจะเรียบ
เรียงและนำเสนอผลการวิเคราะห์ในรูปแบบการพรรณนาวิเคราะห์ (Analytical Description)  

ผลการวิจัย 
1. พิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำที่ดำรงอยู่ในหมู่บ้านเนินหว้า ในบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 

ระหว่างปีพ.ศ.2540-2560 มีทั้งหมด 5 พิธีกรรม ดังนี้ 
ในช่วงปีพ.ศ. 2540–2560 หมู่บ้านเนินหว้าต้องเผชิญกับความท้าทายจากการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น

หลากหลายด้าน ทั้งทางสังคม เศรษฐกิจ และเทคโนโลยี ซึ่งความท้าทายเหล่านี้ได้ส่งผลกระทบต่อการสืบทอด
พิธีกรรมดั้งเดิม อย่างไรก็ตาม ท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลงนั้น มีพิธีกรรมสำคัญ 5 พิธีกรรม ของชาวไท
ทรงดำที่หมู่บ้านเนินหว้า ที่สามารถปรับตัวและดำรงอยู่ได้ ดังนี้ 

   1.1 พิธีกรรมเสนเฮือน (เสนเรือน)  เป็นพิธีกรรมใหญ่ที่สำคัญของชาวไททรงดำบ้านเนินหว้าซึ่งจะ
ละเลยไม่ได้ เนื่องจากพิธีเสนเรือนมีความเชื่อว่าเป็นการกระทำที่เพิ่มความเป็นสิริมงคลแก่ครอบครัวจากการ
แสดงออกความกตัญญูต่อผีพ่อแม่ ปู่ ย่า ตา ยาย เพ่ือรำลึกถึงพระคุณผีบรรพบุรุษท่ีได้ปกปักรักษาให้ลูกหลาน
มีความเจริญก้าวหน้า โดยลูกหลานไททรงดำจะต้องเสนเรือนเป็นประจำทุก 3-5 ปี และจะประกอบพิธีกรรม
เสนเรือนในเดือนคู ่ ยกเว้นเดือนที ่ 10 จะไม่มีการเสนเรือน เพราะเชื ่อกันว ่าผ ีเร ือนจะไปเฝ้าผ ีแถน                   
(S. Panrudee, personal communication, February 18, 2025) คือเดือน 2,6,8,12 การนับจะคล้ายกับ
ทางเหนือของไทย คือ มกราคม (เดือน2) – พฤศจิกายน (เดือน12) (Kitboonchu, 2002, p.62) โดยหมอเสน
จะเป็นผู้ประกอบพิธีเพ่ือกล่าวคำเชิญวิญญาณบรรพบุรุษเข้ามารับเครื่องเซ่นไหว้ และทำพิธีเสนเรือนในมุมห้อง
ที่จัดให้ผีบรรพบุรุษอาศัยอยู่คือ “กะล่อห้อง” จากบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคมส่งผลให้พิธีกรรมเสนเรือนมี
การเปลี่ยนแปลง ซึ่งจากเดิมนิยมเลี้ยงสัตว์ใช้เป็นเครื่องเซ่น แต่ปัจจุบันได้ปรับมาใช้ซื้อแทน  
     1.2 พิธีเสนปาดตง  เป็นการเซ่นประจำวัน เพื่อขอพรจากผีบ้านผีเรือนที่อยู่ในกะล่อห้องเป็นการ
นำเอาอาหารเครื่องเซ่นไปไหว้ผีบรรพบุรุษที่กะล่อห้อง เหมือนตอนที่ท่านมีชีวิตอยู่ คล้ายกับพิธีเสนเรือน การ
เซ่นจะต้องเซ่นตามวันที่ไปตามหมอเสน วันปาดตงจะไม่เหมือนกัน แล้วแต่ว่าบ้านนั้นจะเชิญผีเรือนขึ้นบ้านตรง
กับมื้อเวนตง โดยพิธีปาดตงของเรือนผีผู้น้อยจะต้องทำพิธีทุก 10 วัน และเรือนผีผู้ต๊าว จะทำปาดตงทุก  ๆ         
5 วัน (Naichit, 2007, p.217) ชาวไททรงดำจะมีปฏิทินที่ต้องปาดตรงให้ถูกวัน ถ้าไม่ถูกวันผีบรรพบุรุษเขาจะ
ลงมากินไม่ได้ เพราะเชื ่อว่าผีบรรพบุรุษเขาอยู ่ที ่เมืองแถน  จึงต้องทำพิธีกรรมให้ถูกวัน  (S. Panrudee, 
personal communication, February 18, 2025) อย่างไรก็ตาม แม้ว่าขั้นตอนการเซ่นไหว้ในพิธีปาดตงจะ
ยังคงปฏิบัติเหมือนเดิมทุกประการ แต่พบว่ามีการปรับเปลี่ยนธรรมเนียมการแต่งกาย จากในอดีตที่ต้องสวม 
“เสื้อฮี” ในการประกอบพิธี ปัจจุบันได้ปรับมาเป็นการสวมใส่ชุดที่สะดวกกว่า เนื่องจากเสื้อฮีเป็นเสื้อที่มีความ
ยาว ไม่สะดวกต่อการประกอบกิจกรรมในชีวิตประจำวัน 
   1.3 พิธีกรรมงานศพ ของชาวไททรงดำมีความแตกต่างจากพิธีศพทั่วไป และมีขั้นตอนมากมาย      
โดยมีหมอที่เรียกว่า “เขยกก” เป็นผู้ทำพิธีตั้งแต่วันแรกจนถึงวันนำผีขึ้นเรือน วันแรกของงานศพจะต้องจุดกอง
ไฟไว้หน้าบ้านตลอดจนกว่าจะเสร็จพิธี เพื่อให้วิญญาณเข้าบ้านได้ถูกต้อง ระหว่างพิธีจะมีการร้องไห้และรำพัน
ถึงความดีของผู้ตาย เพื่อให้เทพยดาทราบถึงความดีนั้น เมื่อถึงวันเผาจะนำศพไปเผาแล้วกลับมาทำเครื่องผี 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


8 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
ญาติพ่ีน้องจะสร้าง “หอแก้ว” ให้ผู้ตายอาศัยขึ้นสวรรค์ และให้ “เขยกก” ทำพิธีบอกทางวิญญาณไปเมืองแถน 
ซึ่งชาวไททรงดำเชื่อว่าเมื่อคนตายแล้วยังมีอีกโลกหนึ่งอยู่ คือเมืองแถน โดยมีบทร้องบอกทางของหมอเสนความ
ว่า “…มึงอ่ะตอนนี้อ่ะตายแล้วนะ จะเริ่มบอกทาง บอกว่า มึงอ่ะไปถึงนครสวรรค์ พอไปนครสวรรค์แล้ว ให้มึง
หยุดก่อน มืดค่ำแล้ว พอรุ่งเช้าก็ให้รีบไป ไปจนถึงเวียงจันทน์ ไปจนถึงเมืองแถน…” (S. Panrudee, personal 
communication, February 18, 2025) เมื่อเสร็จพิธีทั้งหมด จะมีพิธีเชิญผีขึ้นเรือนไปอยู่ที่ “กะล่อห้อง” 
เพราะเชื่อว่าผีบรรพบุรุษจะคอยปกปักรักษาคนในบ้าน จากบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคมส่งผลให้พิธีกรรม
งานศพมีการปรับพิธีกรรมให้เข้ากับบริบทสังคม โดยรับพิธีทางพุทธศาสนาเข้ามาผสม เช่น การนิมนต์พระสงฆ์
มาสวดอภิธรรมและประกอบพิธีฌาปนกิจที่วัด เพ่ือให้สอดคล้องกับธรรมเนียมของสังคมไทย 
   1.4 พิธีกรรมงานแต่ง ของชาวไททรงดำ หรือที่เรียกว่า “กินดอง” หรือ “กินหลวง” ชาวไททรงดำ
บ้านเนินหว้ายังคงรักษาพิธีดั้งเดิมไว้อย่างต่อเนื่อง โดยมีขั้นตอนหลัก ได้แก่ ขั้นส่อง (การหมั้น), ขั้นสู่ (การที่
ฝ่ายชายไปเยี่ยมฝ่ายหญิง), ขั้นส่ง (การส่งตัวเจ้าสาว) และขั้นสา หรืออาสา (การที่ฝ่ ายชายต้องไปทำงานรบัใช้
พ่อแม่ฝ่ายหญิงหากไม่ได้เรียกค่าสินสอด) (Thaiphosri, 2010, p.106) เจ้าบ่าวจะต้องสวม “เสื้อฮี” เข้าไปทำ
พิธีใน “กะล่อห้อง” เพื่อกราบไหว้และบอกกล่าวผีบรรพบุรุษถึงการเริ่มต้นชีวิตคู่ พิธีแต่งงานจึงเกี่ยวข้องกับผี
เรือน โดยต้องบอกให้ผีเรือนทราบว่าใครเป็นลูกเขยหรือลูกสะใภ้ ดังคำสัมภาษณ์ว่า  “…จะเอาใครมาเป็นเขย
เป็นสะใภ้ ก็ต้องพาเข้าไปไหว้ผีเรือนในกะล่อห้องก่อน ต้องไปบอกให้เขารู้ว่าคนนี้คือลูกเขยนะ คือลูกสะใภ้       
ไม่งั้นเขาไม่รับรู้ ไม่นับว่าเป็นคนในครอบครัวเราจริงๆ…”  (S. Thongyiam, personal communication, 
February 21, 2025) อย่างไรก็ตาม พิธีกรรมงานแต่งได้มีการปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมกับวิถีชีวิตปัจจุบัน โดย
รวบรัดขั้นตอนให้กระชับขึ้น และรับเอาพิธีกรรมทางพุทธศาสนาและวัฒนธรรมไทยเข้ามาผสม เช่น การนิมนต์
พระสงฆ์มาเจริญพระพุทธมนต์ในช่วงเช้า และเพิ่มขั้นตอนการรดน้ำสังข์ซึ ่งเป็นธรรมเนียมแบบไทย อดีต
ผู้ใหญ่บ้านในชุมชนยืนยันว่าขั้นตอนเหล่านี้ไม่ปรากฏในพิธีแต่งงานแบบดั้งเดิม (S. Thongyiam, personal 
communication, February 21, 2025) 
 1.5 พิธีกรรมข่มขวง หรือขึ้นบ้านใหม่ เป็นพิธีกรรมเพ่ือความเป็นสิริมงคลที่จัดขึ้นหลังสร้างบ้านเสร็จ 
เริ่มจากการหาฤกษ์และเตรียมเครื่องเรือนที่จำเป็น พิธีจะเริ่มอย่างเป็นทางการด้วยขบวนแห่เข้าบ้าน นำโดย
หมอพิธีและเจ้าของบ้าน พร้อมญาติมิตรที่ช่วยกันหาบข้าวของ โดยมีเคล็ดให้คู่สามีภรรยาที่ครองรักกันม า
ยาวนานเป็นผู้หาบเครื่องนอนเพ่ือความเป็นมงคล ขบวนจะเดินเวียนขวารอบบ้าน 3 รอบ ก่อนที่หมอพิธีจะทำ
พิธี “ข่มขวง” ที่บันได ใช้มีดปัดเป่าสิ่งอัปมงคลเพ่ือให้มีเพียงมนุษย์เท่านั้นที่ขึ้นไปอาศัยได้ จากนั้นเจ้าของบ้าน
จะนำข้ึนเรือนและโปรยเงินเพ่ือเรียกโชคลาภ เมื่อขึ้นเรือนครบแล้ว หมอพิธีจะทำพิธีเซ่นไหว้ผีเฮือนที่ห้องกะล่อ
ห่อง เพื่อขอให้ผีเรือนคุ้มครอง แล้วก่อเตาไฟไว้ 3 วัน 3 คืน ห้ามดับ ต้องคอยเติมเชื้อไฟตลอด ปัจจุบันมีการ
ปรับเปลี่ยนจากการก่อเตาฟืนเป็นการจุดเตาแก๊ส ซึ่งสะท้อนถึงการปรับตัวตามยุคสมัย ดังคำสัมภาษณ์กล่าวว่า 
“…เมื่อก่อนเขาจะต้องก่อไฟที่เตาฟืนก่อน ถือเป็นไฟแรกของบ้าน แต่เดี๋ยวนี้มันไม่สะดวกเหมือนแต่ก่อน บ้าน
ใหม่ส่วนมากใช้เตาแก๊สกันแล้ว…” (S. Thongyiam, personal communication, February 21, 2025) 

2. ปัจจัยท่ีส่งผลต่อการดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในหมู่บ้านเนินหว้า ระหว่างปีพ.ศ. 
2540–2560  
          2.1 ปัจจัยภายใน ได้แก่ 
  การปลูกฝังความเชื่อและค่านิยม พิธีกรรมของชาวไททรงดำเป็นวิธีสำคัญในการปลูกฝังความเชื่อ 
เพราะเป็นการสอนผ่านการกระทำที่เด็ก ๆ เห็นและคุ้นเคยในชีวิตประจำวัน ไม่ใช่เพียงคำพูด ตัวอย่างเช่น การ
ปลูกฝังความเชื่อเรื่องการดูแลผีบรรพบุรุษ ผ่านการจัดของไหว้และการเคารพ “กะล่อห่อง” ที่เด็ก  ๆ เห็นอยู่

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


9 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
เสมอ ทำให้ซึมซับความเชื่อว่าวิญญาณปู่ย่าตายายยังคงอยู่คอยคุ้มครอง และเชื่อว่าการดูแลผีบรรพบุรุษเป็น
หน้าที่สำคัญ เพ่ือแสดงความกตัญญูและให้ครอบครัวอยู่เย็นเป็นสุข ดังคำสัมภาษณ์ว่า “…เด็กมันเห็นผู้ใหญ่ทำ
ตั้งแต่เล็ก โตมาก็เชื่อตาม เชื่อว่าผีปู่ย่าอยู่กับเรา…” (S. Thongyiam, personal communication, March 9, 
2025) ขณะเดียวกัน พิธีกรรมยังตอกย้ำความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตาย ที่เป้าหมายคือการได้อยู่กับ “พระยา
แถน” โดยเชื่อว่าผู้ทำดีจะได้อยู่ในที่ที่พระยาแถนเลือกให้ จึงเกิดแนวคิดว่าต้องทำดีเพื่อไปอยู่ในที่ดี ดังคำ
สัมภาษณ์ว่า “…เราเชื่อกันว่าถ้าเราตายจะได้ไปอยู่กับผีแถน ถ้าทำดีไว้ตอนมีชีวิต ผีจะพากลับไปอยู่ด้วยกัน แต่
ถ้าทำไม่ดี ผีจะไม่รับ…” (S. Panrudee, personal communication, February 18, 2025)  ความเชื่อนี้
ปรากฏในพิธีศพ โดย “เขยกก” จะสวดบอกทางให้วิญญาณเดินทางกลับ “เมืองแถน” การได้ยินเรื่องนี้ซ้ำ ๆ    
ในทุกงานศพเป็นการย้ำว่าความตายไม่ใช่จุดจบ แต่คือการกลับไปอยู่กับพญาแถน ดังนั้น การปลูกฝังความเชื่อ
ผ่านพิธีกรรมทำให้คนในชุมชน ทำให้พิธีกรรมของชาวไททรงดำยังคงสืบทอดต่อเนื่องจากรุ่นสู่รุ่น 

การถ่ายทอดวัฒนธรรมผ่านวิถีชีวิตในระบบเครือญาติ  ชาวไททรงดำบ้านเนินหว้ามักปลูกบ้านอยู่
ใกล้กันเป็นกลุ่มเครือญาติพี่น้อง ซึ่งลักษณะการอยู่อาศัยแบบนี้ถือเป็นปัจจัยสำคัญที่ทำให้พิธีกรรมและ
วัฒนธรรมดั้งเดิมยังคงดำรงอยู่ได้ เพราะเมื่อสมาชิกในครอบครัวและเครือญาติอยู่ใกล้ชิดกัน การเรียนรู้เรื่อง
พิธีกรรมหรือขนบธรรมเนียมต่าง ๆ จึงเกิดขึ้นได้ตามธรรมชาติ เด็กและคนรุ่นใหม่จะค่อย ๆ ซึมซับความรู้จาก
สิ่งที่เห็นและได้ยินในชีวิตประจำวัน เช่น เมื่อมีพิธีกรรมในหมู่บ้าน พวกเขาจะเห็นขั้นตอนต่าง ๆ ที่ผู้ใหญ่ปฏิบัติ
อยู่เสมอ นอกจากนี้ การอยู่ร่วมกันในระบบเครือญาติยังส่งเสริมให้เกิดความรับผิดชอบร่วมกันในการรักษา
ขนบธรรมเนียมประเพณีของชุมชนด้วย ในสังคมชาวไททรงดำบ้านเนินหว้า การช่วยเหลือกันในงานพิธีสำคัญ 
เช่น งานศพ หรืองานบุญต่าง ๆ ถือเป็นหน้าที่ของทุกคน จากการสัมภาษณ์กล่าวว่า “…เวลาใครมีงาน ไม่ว่าจะ
งานบุญหรืองานศพ เราต้องไปช่วยกันทุกบ้าน ถ้าไม่ไปช่วยถือว่าเสียมารยาทมาก…”  (S. Thongyiam, 
personal communication, March 9, 2025) ซึ่งความผูกพันแบบเครือญาติและความรับผิดชอบร่วมกันนี้จึง
เป็นแรงผลักดันสำคัญท่ีทำให้คนในชุมชนมีส่วนร่วมในพิธีกรรมและร่วมกันสืบทอดวัฒนธรรมให้คงอยู่ต่อไปได้ 

หน้าที่และความรับผิดชอบต่อ “ผีบรรพบุรุษ” ร่วมกัน จากคำสัมภาษณ์ของอดีตผู้ใหญ่บ้านกล่าวว่า 
“…ลูกหลานผีเดียวกัน ต่อให้ไปอยู่ไกลแค่ไหน พอถึงเวลาต้องกลับมาเลี้ยงผีด้วยกันทุกคน เพราะนั่นคือหน้าที่
ของลูกหลาน…” (S. Thongyiam, personal communication, March 9, 2025) ความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษ
ของชาวไททรงดำจึงไม่ใช่เพียงความเชื่อส่วนบุคคล แต่เป็นหน้าที่และความรับผิดชอบร่วมกันที่สมาชิกทุกคนใน
ตระกูลต้องปฏิบัติตามอย่างเคร่งครัด โดยยึดแนวคิดว่า “คนนับถือผีเดียวกัน ต้องเลี้ยงผีร่วมกัน” หมายถึง    
การเซ่นไหว้และดูแลผีบรรพบุรุษไม่ใช่ภาระของใครคนใดคนหนึ่ง แต่เป็นหน้าที่ของลู กหลานทุกคนในสาย
ตระกูลเดียวกัน ไม่ว่าจะย้ายไปอยู่ที่ใดหรือแต่งงานออกเรือนก็ตาม จะต้องกลับมาร่วมพิธีสำคัญ เช่น พิธีเสน
เรือน ซึ่งจัดทุก 3–5 ปี การไม่กลับมาร่วมพิธีโดยไม่มีเหตุผลถือเป็นการละเลยหน้าที่ ที่อาจนำสิ่งไม่ดีมาสู่ตน
และครอบครัว ความเชื่อนี้จึงเป็นเหมือนกฎที่ทำให้ลูกหลานที่อยู่ห่างไกลต้องกลับมารวมตัวกัน  ยังมีหน้าที่ใน
สายตระกูลที่จะต้องสืบทอดต่อจากรุ่นสู่รุ่น ดังคำสัมภาษณ์ว่า “…เมื่อพ่อแม่เสียชีวิต ลูกคนใดคนหนึ่งก็ต้องรับ
หน้าที่ดูแลกะล่อห่องและเซ่นไหว้ผีบรรพบุรุษต่อ จะปล่อยให้ร้างไม่ได้เด็ดขาด นี่คือสิ่งที่ลูกหลานทุกคนต้อง
ทำ…” (S. Thongyiam, personal communication, March 9, 2025) ดังนั้น ความรับผิดชอบร่วมกันต่อผี
บรรพบุรุษจึงเป็นปัจจัยสำคัญท่ีทำให้พิธีกรรมและวัฒนธรรมไททรงดำสามารถดำรงอยู่ได้อย่างต่อเนื่อง 

บทบาทของผู้ประกอบพิธีกรรมไททรงดำ  การดำรงอยู่ของพิธีกรรมไททรงดำเกิดขึ้นได้เพราะมี
บุคคลสำคัญกลุ่มหนึ่ง คือ “ผู้ประกอบพิธีกรรม” ภายในหมู่บ้านเนินหว้ามีหมอเสนอยู่ 3 คน ได้แก่ “หมอแสง” 
ผู ้ทำพิธีเสนทั่วไป “หมอจัน” ผู ้ทำพิธีเสนในงานอัปมงคล และ “หมอเหลียว” ผู ้ทำพิธีเสนในงานมงคล             
ผู้ประกอบพิธีกรรมเหล่านี้มีบทบาทสำคัญอย่างยิ่ง เพราะหากไม่มีพวกเขา พิธีกรรมสำคัญต่าง ๆ จะไม่สามารถ

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


10 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
ดำเนินได้ แม้ชาวบ้านจะเข้าร่วมพิธีมาหลายครั้ง แต่ไม่สามารถทำหน้าที่แทนได้ เนื่องจากความรู้เกี ่ยวกับ
พิธีกรรมไม่ได้ถ่ายทอดทั่วไป หากแต่สืบทอดเฉพาะภายในตระกูลของผู้ประกอบพิธี ลูกหลานในตระกูล “หมอ” 
จะได้รับการถ่ายทอดตำราพิธีกรรมโดยตรงจากรุ่นสู่รุ่น ดังคำสัมภาษณ์จากหมอเสนว่า “…ความรู้เรื่องพิธีกรรม
ทั ้งหมดผมได้การถ่ายทอดจากตระกูลโดยตรง ครอบครัวผมเป็นหมอเสนตั ้งแต ่ผมจำความได ้…”                    
(S. Panrudee, personal communication, February 18, 2025) การสืบทอดเช่นนี้เป็นปัจจัยสำคัญที่ช่วย
รักษาแก่นแท้ของพิธีกรรมไว้ ทำให้ไม่ถูกบิดเบือนหรือสูญหายไปตามกาลเวลา เพราะความรู้ยังถูกสืบทอดจาก
ลูกหลานสายตระกูลหมอโดยตรง ดังนั้น การมีผู้นำพิธีกรรมที่มีความรู้และความชำนาญจึงเป็นสิ่งจำเป็น เพ่ือให้
พิธีกรรมของชาวไททรงดำดำรงอยู่ได้อย่างถูกต้องและครบถ้วน  

การปรับเปลี ่ยนรายละเอียดพิธีกรรมให้เข้ากับยุคสมัย จากคำสัมภาษณ์ของผู ้นำชุมชนพบว่า 
พิธีกรรมเสนเรือน ซึ่งเป็นพิธีไหว้ผีบรรพบุรุษ จากเดิมนิยมเลี้ยงสัตว์ใช้เป็นเครื่องเซ่น แต่ปัจจุบันได้ปรับมาใช้ซื้อ
แทน เนื่องจากสะดวกและประหยัดค่าใช้จ่ายมากกว่า สำหรับ “พิธีศพ” ยังคงรักษาแบบแผนดั้งเดิม แต่มีการ
ผสมผสานพิธีกรรมทางพุทธศาสนา เช่น การนิมนต์พระมาสวดและประกอบพิธีทางศาสนา ทำให้พิธีศพสะท้อน
ทั้งความเชื่อเรื่องวิญญาณและบรรพบุรุษ รวมถึงแนวคิดทางพระพุทธศาสนาไปพร้อมกันนอกจากนี้ “พิธีปาด
ตง” ที่เดิมผู้ประกอบพิธีต้องสวม “เสื้อฮี” ก็ปรับมาใช้เสื้อผ้าที่สวมใส่สะดวกกว่า เนื่องจากเสื้อฮีมีความยาว
และไม่คล่องตัวเมื่อต้องยกของเซ่นไหว้ ส่วน “พิธีขึ้นบ้านใหม่” ที่เคยใช้เตาฟืนจุดไฟเพื่อความเป็นสิริมงคล       
ก็เปลี่ยนมาใช้เตาแก๊สแทน (S. Thongyiam, personal communication, March 23, 2025) โดยรวมแล้ว 
พิธีกรรมของชาวไททรงดำบ้านเนินหว้าสะท้อนให้เห็นว่า ชุมชนไม่ได้ปฏิเสธความเปลี่ยนแปลง แต่เลือกปรับ
รายละเอียดของพิธีกรรมให้เหมาะสมกับยุคสมัย  
          2.2 ปัจจัยภายนอก  ได้แก่ 

การส่งเสริมจากระบบการศึกษา จากการศึกษาพบว่า ระบบการศึกษาเป็นปัจจัยสำคัญที่สนับสนุน
การดำรงอย ู ่ของพิธ ีกรรมไททรงดำบ้านเน ินหว ้า โดยเฉพาะหลังป ีพ.ศ. 2550 เม ื ่อร ัฐม ีนโยบาย
ส่งเสริม “หลักสูตรท้องถิ่น” โรงเรียนในพื้นที่สามารถนำประวัติศาสตร์ วัฒนธรรม และพิธีกรรมของชุมชนมา
บูรณาการในการเรียนการสอนทำให้เยาวชนเข้าใจที่มา ความหมาย และคุณค่าของพิธีกรรมอย่างเป็นระบบ ไม่
เพียงเรียนรู้ขั้นตอนการปฏิบัติเหมือนในอดีต และโรงเรียนยังส่งเสริมให้นักเรียนสวมชุดไททรงดำทุกวันศุกร์ 
และสอนการรำไททรงดำควบคู่กับวิชาทั่วไป (S. Tosirikulchai, personal communication, February 21, 
2025) ระบบการศึกษาจึงเป็นปัจจัยที่ช่วยสร้างความเข้าใจเชิงวัฒนธรรม ส่งเสริมความภูมิใจ และกระตุ้นให้
เยาวชนมีความผูกพันกับรากเหง้าวัฒนธรรมของตนเอง ส่งผลให้วัฒนธรรมไททรงดำบ้านเนินหว้าดำรงอยู่ได้ 

อิทธิพลของเทคโนโลยีและการสื่อสารสมัยใหม่  ในช่วงปีพ.ศ. 2550–2560 เทคโนโลยีการสื่อสาร 
โดยเฉพาะโทรศัพท์มือถือและอินเทอร์เน็ต มีบทบาทสำคัญในการสนับสนุนให้พิธีกรรมของชาวไททรงดำยังคง
ดำรงอยู่ภายใต้สังคมที่เปลี่ยนแปลงไป เทคโนโลยีช่วยลดข้อจำกัดด้านเวลาและระยะทาง เช่น การนัดหมาย
หรือแจ้งข่าวการจัดพิธีสำคัญสามารถทำได้รวดเร็วและทั่วถึงผ่านโทรศัพท์มือถือ ขณะเดียวกัน สื่อสังคม
ออนไลน์ยังกลายเป็นพื้นที่ทางวัฒนธรรมใหม่ ผ่านการสร้างกลุ่มออนไลน์ของชาวไททรงดำ เช่น “กลุ่มอนุรกัษ์
วัฒนธรรมไททรงดำ” ที่เผยแพร่เนื้อหาเกี่ยวกับพิธีกรรมผ่านภาพถ่ายและวิดีโอ ช่วยเชื่อมโยงเครือข่ายชาวไท
ทรงดำที่อยู่ต่างถิ่นให้ใกล้ชิดกันมากขึ้น และเป็นแหล่งเรียนรู้ที่เอื้อต่อการสืบสานพิธีกรรมในรูปแบบเข้าถึงงา่ย
และสอดคล้องกับยุคดิจิทัล ดังคำสัมภาษณ์ว่า “…เดี๋ยวนี้พวกเด็ก ๆ ก็สร้างกลุ่มเพ่ือเผยแพร่ความรู้เรื่องไททรง
ดำ ทั้งลงเฟซบุ๊กและติ๊กต็อก…” (S. Tosirikulchai, personal communication, February 21, 2025) 

ความสัมพันธ์กับสังคมภายนอกและการสนับสนุนจากภาครัฐ ชุมชนไททรงดำบ้านเนินหว้ามี
ความสัมพันธ์กับสังคมภายนอกอย่างเข้มแข็ง ผ่านความร่วมมือกับกลุ่มชาติพันธุ์ใกล้เคียง องค์กรท้องถิ่น      

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


11 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
และหน่วยงานภาครัฐในการจัดกิจกรรมทางวัฒนธรรม เช่น การแสดงศิลปะพื้นบ้าน การจัดแสดงผ้าทอและ
หัตถกรรม รวมถึงการแลกเปลี่ยนองค์ความรู้กับชุมชนอื่น กิจกรรมเหล่านี้ช่วยสร้างการยอมรับจากสังคมรอบ
ข้าง และปลูกฝังความภาคภูมิใจในรากเหง้าวัฒนธรรมของตน ภาครัฐยังสนับสนุนผ่านโครงการอนุรักษ์
วัฒนธรรม เช่น การส่งเสริมการทอผ้า การพัฒนาผลิตภัณฑ์หัตถกรรมให้เหมาะกับตลาด และการจัดโครงการ
ให้เยาวชนเรียนรู้ประวัติและพิธีกรรมของบรรพบุรุษ (S. Tosirikulchai, personal communication, 
February 21, 2025) การสนับสนุนดังกล่าวช่วยให้ชุมชนปรับตัวต่อการเปลี่ยนแปลงทางสังคมได้อย่าง
เหมาะสม พร้อมรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมไว้ได้อย่างต่อเนื่อง  

การสร้างเครือข่ายทางวัฒนธรรมจากคนรุ ่นใหม่  คนรุ ่นใหม่ของชุมชนไททรงดำบ้านเนินหว้า 
โดยเฉพาะกลุ่มลูกหลานที่ได้รับการศึกษาสูง ได้กลับมามีบทบาทสำคัญในการสืบทอดและอนุรักษ์พิธีกรรมของ
ชุมชน โดยจัดตั้ง “เครือข่ายอนุรักษ์พิธีกรรมไททรงดำบ้านเนินหว้า” เพื่อรักษาวิถีไททรงดำกับความทรงจำที่
เหลืออยู่ และเป็นพื้นที่กลางในการวางแผน จัดกิจกรรม และประสานความร่วมมือกับหน่วยงานภายนอก       
(P. Suchittum, personal communication, October 26, 2024) ทักษะด้านการบริหารจัดการของคนรุ่น
ใหม่ช่วยให้การดำเนินงานมีระบบ และเปิดโอกาสให้เด็กและเยาวชนเข้ามามีส่วนร่วมเรียนรู้พิธีกรรมและ
ประวัติความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ของตนเองผ่านโครงการอนุรักษ์วัฒนธรรมไททรงดำ ปัจจัยจากการมีส่วน
ร่วมของคนรุ่นใหม่ในการสร้างเครือข่ายดังกล่าวเป็นซึ่งแรงขับเคลื่อนสำคัญที่ทำให้วัฒนธรรมดำรงอยู่ได้อย่าง
ต่อเนื่อง และปรับตัวเข้ากับการเปลี่ยนแปลงของสังคมได้อย่างเหมาะสม 

ผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคม จากการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและ
สังคมในช่วง พ.ศ. 2540–2560 มีทั้งด้านบวกและความท้าทายต่อพิธีกรรมของชาวไททรงดำบ้านเนินหว้า การ
ที่คนหนุ่มสาวออกไปทำงานนอกพื้นที่ทำให้แรงงานในชุมชนลดลงและขาดผู้ร่วมจัดพิธี ส่งผลให้ความรู้เรื่อง
พิธีกรรมลดน้อยลง อย่างไรก็ตาม รายได้ที่ส่งกลับมาจากการทำงานนอกพ้ืนที่กลับกลายเป็นทุนสำคัญในการจัด
พิธีกรรมขนาดใหญ่ที่ต้องใช้ค่าใช้จ่ายสูง ทำให้พิธีกรรมยังคงดำรงอยู่ได้ ดังคำสัมภาษณ์ว่า “…ลูกหลานมันไป
ทำงานแล้วเอาเงินมาทำพิธีกรรม พิธีกรรมอย่างเสนเรือนมันต้องใช้เงินเยอะ ก็ได้เงินจากลูกหลานนี้แหละ…” 
(S. Thongyiam, personal communication, March 23, 2025) ดังนั้น การออกไปทำงานและรายได้ที่
เกิดข้ึนจึงเป็นปัจจัยสำคัญท่ีช่วยให้พิธีกรรมของชาวไททรงดำบ้านเนินหว้ายังคงสืบทอดต่อไปได้ 

 
อภิปรายผลการวิจัย 

1. พิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำที่ดำรงอยู่ในหมู่บ้านเนินหว้า ในบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
ระหว่างปีพ.ศ.2540-2560  

พิธีกรรมเสนเฮือน (เสนเรือน) และพิธีปาดตง ผลการวิจัยพบว่าพิธีกรรมทั้งสองซึ่งมีความเชื่อ
เกี่ยวกับผีบรรพบุรุษยังคงได้รับการปฏิบัติอย่างเคร่งครัด แต่มีการปรับเปลี่ยนในรายละเอียดที่แตกต่างกัน 
กล่าวคือ พิธีเสนเรือน จากบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคมส่งผลให้พิธีกรรมเสนเรือนมีการเปลี่ยนแปลง ซึ่ง
จากเดิมนิยมเลี้ยงสัตว์ใช้เป็นเครื่องเซ่น แต่ปัจจุบันได้ปรับมาใช้ซื้อแทน  ซึ่งสะท้อนการปรับตัวให้เข้ากับสภาวะ
เศรษฐกิจและวิถีชีวิตสมัยใหม่ ในขณะที่ พิธีปาดตง ซึ่งเป็นการเซ่นไหว้ประจำวันนั้น แม้ขั้นตอนการปฏิบัติจะ
คงเดิม แต่มีการปรับเปลี ่ยนธรรมเนียมการแต่งกายจากการสวม “เสื ้อฮี” มาเป็นชุดที ่สะดวกกว่า การ
ปรับเปลี่ยนทั้งสองรูปแบบนี้ แม้จะเป็นเพียงรูปแบบภายนอก แต่ความเชื่อของพิธีกรรมที่แสดงความกตัญญูต่อ
บรรพบุรุษยังคงดำรงอยู่อย่างสมบูรณ์ ซึ่งมีความสอดคล้องกับงานวิจัยของ (Naichit, 2007) เรื่อง “การศึกษา
ประเพณีเกี่ยวกับวิถีชีวิตลาวโซ่ง ตำบลดอนคา อำเภอบางแพ จังหวัดราชบุรี” ที่ได้เสนอข้อสรุปว่า  ประเพณีที่

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


12 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
เกี่ยวกับการแสดงความกตัญญูต่อผีบรรพบุรุษเป็นประเพณีที่ได้รับการรักษาไว้อย่างเหนียวแน่นที่สุด และยังคง
มีการปฏิบัติแม้จะมีการปรับเปลี่ยนวิธีการไปตามยุคสมัย 

พิธีกรรมงานศพ ผลการวิจัยพบว่าพิธีกรรมงานศพมีการผสมผสานพิธีการทางพุทธศาสนาเข้าไปใน
พิธีกรรมดั้งเดิมอย่างชัดเจน เช่น การนิมนต์พระสงฆ์มาสวดอภิธรรม ควบคู่ไปกับการรักษาขั้นตอนที่เป็น
เอกลักษณ์ของไททรงดำไว้ เช่น ในพิธีบอกทางให้วิญญาณผู้ตายเดินทางกลับ “เมืองแถน” หรือการทำหอแก้ว
ให้ผู้ตาย ซึ่งการปรับตัวในลักษณะนี้เป็นผสมผสานความเชื่อดั้งเดิมเข้ากับความเชื่อหลักของสังคมไทยได้อย่าง
กลมกลืน เพื่อให้พิธีกรรมสอดคล้องกับบริบททางสังคมในปัจจุบัน โดยมีความสอดคล้องกับงานวิจัยของ  
(Simaksuk & Boongird, 2016) เรื่อง “วิเคราะห์ปัจจัยการดำรงอยู่และการเปลี่ยนแปลงความเชื่อในพิธีกรรม
ของไทยทรงดำ : กรณีศึกษา เขตตำบลหนองปรง อำเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี” ที่ได้เสนอว่า มีการนำความ
เชื่อจากสังคมรอบข้าง เช่น ความเชื่อในพระพุทธศาสนา เข้าไปปะปนกับความเชื่อดั้งเดิมของไทยทรงดำ 
กลายเป็นแนวความคิดผสมผสาน เช่นเดียวกับท่ี (Naichit, 2007) ได้ค้นพบว่า แม้ชาวลาวโซ่งจะนับถือศาสนา
พุทธ แต่ยังคงยึดถือประเพณีเอ็ดแฮว (ทำศพ) ร่วมกับการปฏิบัติตามประเพณีของชาวพุทธ  

พิธีกรรมงานแต่ง (กินดอง) และพิธีขึ้นบ้านใหม่ (ข่มขวง) ผลการวิจัยพบว่า ทั้งสองพิธียังคงยึดถือ
แบบแผนดั้งเดิม โดยเฉพาะขั้นตอนที่เกี่ยวข้องกับ “ผีเฮือน” เช่น การพาคู่บ่าวสาวเข้าไปบอกกล่าวผีบรรพบุรุษ
ใน “กะล่อห้อง” และการเซ่นไหว้ผีเฮือนในพิธีขึ้นบ้านใหม่ ขณะเดียวกันมีการปรับอุปกรณ์และขั้นตอนให้
เหมาะกับยุคสมัย โดยพิธีแต่งงานมีการรวบรัดขั้นตอนและผสมผสานธรรมเนียมไทย เช่น พิธีสงฆ์และการรด
น้ำสังข์ ซึ ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ (Keawkhum, 2003) ที ่ทำการศึกษาเรื ่อง “การเปลี ่ยนแปลงทาง
วัฒนธรรมในพิธีกรรมชุมชนและประเพณีเก่ียวกับชีวิต : ศึกษากรณีชุมชนลาวโซ่ง จังหวัดสุพรรณบุรี” ที่ระบุว่า 
พิธีแต่งงานของลาวโซ่งมีการลดทอนขั้นตอนและรับเอาพิธีรดน้ำสังข์เข้ามาปฏิบัติควบคู่กับพิธีดั้งเดิม เพ่ือให้เข้า
กับยุคสมัยและสะท้อนการยอมรับวัฒนธรรมส่วนใหญ่ ส่วนพิธีขึ้นบ้านใหม่ เดิมใช้ “เตาฟืน” จุดไฟแรกเพ่ือ
ความเป็นสิริมงคล ปัจจุบันปรับมาใช้ “เตาแก๊ส” ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ (Thaiphosri, 2010) ที่
ทำการศึกษาเรื่อง“การปรับตัวและการดำรงอยู่ของชุมชนลาวโซ่ง : กรณีศึกษาบ้านเกาะแรต อำเภอบางเลน 
จังหวัดนครปฐม”  ที่พบว่าชุมชนมีการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตและเครื่องมือให้สอดคล้องกับสังคมสมัยใหม่ แต่ยังคง
รักษาความเชื่อและประเพณีเดิมไว้ โดยไม่กระทบต่อโครงสร้างและความหมายหลักของพิธีกรรม 
    2. ปัจจัยท่ีส่งผลต่อการดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในหมู่บ้านเนินหว้า ระหว่างปีพ.ศ. 
2540–2560  

2.1 ปัจจัยภายใน ผลการวิจัยพบว่า มีปัจจัยภายในหลายประการที่มีความเข้มแข็งและส่งผลให้
พิธีกรรมสามารถดำรงอยู่ได้ท่ามกลางการเปลี่ยนแปลงของสังคม ปัจจัยเหล่านี้ ได้แก่ การปลูกฝังความเชื่อและ
ค่านิยม ซึ่งเกิดขึ้นผ่านการปฏิบัติที ่เด็กและคนรุ ่นใหม่ได้เห็นและคุ้นเคยในชีวิตประจำวัน กา รถ่ายทอด
วัฒนธรรมผ่านระบบเครือญาติ รวมถึงความรับผิดชอบร่วมกันต่อผีบรรพบุรุษ ซึ่งเป็นพันธะทางสังคมที่ทำให้
สมาชิกในตระกูลต้องกลับมาร่วมประกอบพิธีสำคัญอยู่เสมอ ปัจจัยในด้านความเชื่อและระบบเครือญาตินี้ 
สอดคล้องกับงานของ (Thongsakol, 2010) ในงานวิจัยเรื่อง “การดำรงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของชาวไทดำ 
บ้านหัวถนน ตำบลดอนพุทรา อำเภอดอนตูม จังหวัดนครปฐม” ซึ่งระบุว่า ระบบเครือญาติและการนับถือผี
บรรพบุรุษเดียวกันเป็นเงื ่อนไขสำคัญที่ทำให้ชาวไทดำสามารถรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของตนไว้ได้ 
นอกจากนี้ บทบาทของผู้ประกอบพิธีกรรมก็มีความสำคัญอย่างยิ่งในฐานะผู้รักษาและถ่ายทอดองค์ความรู้
พิธีกรรมจากรุ่นสู่รุ่น ทำให้แบบแผนของพิธีกรรมยังคงอยู่ไม่สูญหาย สุดท้าย การปรับเปลี่ยนรายละเอียดของ

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


13 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
พิธีกรรมให้เหมาะสมกับยุคสมัย เช่น การเปลี่ยนของเครื่องเซ่นจากเลี้ยงเป็นซื้อแทน หรือการใช้อุปกรณ์
สมัยใหม่ ถือเป็นกลไกสำคัญที่ช่วยให้พิธีกรรมสามารถดำรงอยู่ได้โดยไม่สูญเสียความเชื่อดั้งเดิม 

2.2 ปัจจัยภายนอก  ผลการวิจัยพบว่า มีปัจจัยภายนอกหลายประการที่สนับสนุนให้พิธีกรรมของชาว
ไททรงดำดำรงอยู่ได้ ได้แก่ ผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจและสังคม แม้การออกไปทำงานนอก
ชุมชนจะทำให้ช่วงขาดในการสืบทอดความรู้ แต่รายได้ที่ส่งกลับมาถือเป็นทุนสำคัญในการจัดพิธีกรรมขนาด
ใหญ่ ซึ่งมีค่าใช้จ่ายสูง การใช้ทรัพยากรทางเศรษฐกิจสมัยใหม่ดังกล่าว สอดคล้องกับงานของ (Chenayothin, 
2008) ในเรื่อง “ชุมชนชาวไทยโซ่งหมู่บ้านดอนทราย จังหวัดนครปฐม : การศึกษาพัฒนาการทางเศรษฐกิจของ
ชุมชน ระหว่างปีพ.ศ. 2504–2549” ที่ระบุว่าการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างอาชีพไปสู่งานนอกภาคเกษตรกรรม
ทำให้สมาชิกในชุมชนมีรายได้มากขึ้นและสามารถสนับสนุนกิจกรรมทางประเพณีและวัฒนธรรมได้  นอกจากนี้ 
ระบบการศึกษา (เช่น หลักสูตรท้องถิ่น) อิทธิพลของเทคโนโลยีและการสื่อสารสมัยใหม่ (เช่น การใช้สื่อออนไลน์
ในการประสานงาน) ความสัมพันธ์กับสังคมภายนอก และการสนับสนุนจากภาครัฐ ล้วนช่วยเสริมความเข้มแข็ง
ให้กับการดำรงอยู่ของวัฒนธรรม ซึ่ง สอดคล้องกับของ (Thaiphosri, 2010) ในเรื่อง “การปรับตัวและการ
ดำรงอยู่ของชุมชนลาวโซ่ง : กรณีศึกษาบ้านเกาะแรต อำเภอบางเลน จังหวัดนครปฐม” ที่ชี้ว่าชุมชนสามารถ
ปรับตัวโดยเลือกรับวัฒนธรรมภายนอกมาผสมผสานกับวิถีชีวิตดั้งเดิมได้ สุดท้าย บทบาทของคนรุ่นใหม่ในการ
สร้างเครือข่ายอนุรักษ์วัฒนธรรมไททรงดำบ้านเนินหว้าถือเป็นอีกปัจจัยสำคัญ ซึ่งปัจจัยเหล่านี้สะท้อนให้เห็นถึง
ศักยภาพของชุมชนในการนำปัจจัยภายนอกมาปรับใช้ให้สอดคล้องกับวิถีดั้งเดิม ส่งผลให้พิธีกรรมของชาวไท
ทรงดำบ้านเนินหว้ายังคงดำรงอยู่ได้อย่างต่อเนื่อง 
สรุปองค์ความรู้ 

จากผลการศึกษาเรื่อง “การดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในบริบทการเปลี่ยนแปลงทาง
สังคม : กรณีศึกษาหมู่บ้านเนินหว้า อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย ระหว่างปีพ.ศ. 2540–2560” ผู้วิจัยได้
สรุปและนำเสนอองค์ความรู้จากงานวิจัยนี้ ในรูปแบบแผนภาพ ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 : การดำรงอยู่ของพิธีกรรมชาติพันธุ์ไททรงดำในบริบทการเปลี่ยนแปลงทางสังคม :  
กรณีศึกษาหมู่บ้านเนินหว้า อำเภอกงไกรลาศ จังหวัดสุโขทัย ระหว่างปีพ.ศ. 2540–2560 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about


14 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
ข้อเสนอแนะ 

ควรมีความร่วมมือระหว่างชุมชนไททรงดำบ้านเนินหว้ากับหน่วยงานภาครัฐในการจัดตั้ง “ศูนย์เรียนรู้
วัฒนธรรมไททรงดำบ้านเนินหว้า” เพื่อเป็นพื้นที่กลางในการอนุรักษ์ และถ่ายทอดองค์ความรู้ด้านพิธีกรรม 
ประเพณี และภูมิปัญญาท้องถิ่นของชาวไททรงดำอย่างเป็นระบบ ศูนย์ดังกล่าวควรทำหน้าที่ทั้งในการจัดแสดง
นิทรรศการ การสาธิตพิธีกรรมจริง ตลอดจนเป็นแหล่งเรียนรู้สำหรับเยาวชน นักเรียน และประชาชนทั่วไป เพ่ือ
ส่งเสริมให้เกิดความเข้าใจ ความภาคภูมิใจ และการมีส่วนร่วมในการสืบทอดวัฒนธรรมไททรงดำอย่างยั่งยืน 

ข้อเสนอแนะการวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรมีการศึกษาบทบาทของผู้ประกอบพิธีกรรมเพ่ิมเติม โดยเฉพาะการสืบทอดความรู้ ว่าได้รับการ

ถ่ายทอดจากใคร เรียนรู้จากตำราอย่างไร การใช้บทสวดในพิธี และเนื้อหาที่ปรากฏในบทสวด เพื่อให้เข้าใจ
วิธีการส่งต่อความรู้ ความเชื่อ และค่านิยมในพิธีกรรมของชาวไททรงดำอย่างครบถ้วน 

2. ควรมีการศึกษามุมมองของคนรุ่นใหม่ ซึ่งงานวิจัยบอกว่าคนรุ่นใหม่ช่วยสืบสานวัฒนธรรมผ่าน
เทคโนโลยีและเครือข่าย แต่ยังไม่ได้ถามความคิดและความเชื่อส่วนตัวของพวกเขาว่ายังคงมีความเชื่อเกี่ยวกับผี
บรรพบุรุษอยู่หรือไม่ หรือเพียงเพ่ือเคารพและปฏิบัติตามผู้ใหญ่ในชุมชน 

3. ควรทำการศึกษาความหมายของวัตถุในกิจกรรมต่าง ๆ ในพิธีกรรม เช่น ลวดลายบนเสื้อฮี หรือ
อาหารสำหรับการเซ่นไหว้ เพ่ือให้เข้าใจความหมายทางวัฒนธรรมของชาวไททรงดำอย่างชัดเจนยิ่งขึ้น 

 
References 
Chenayothin, C. (2008). Thai Song community of Don Sai, Nakhon Pathom Province: The study  

of economic development, A.D. 1961–2006 (Master’s thesis, Silpakorn University).  
Silpakorn University Repository. 
https://sure.su.ac.th/xmlui/handle/123456789/11672 

Committee of the Thai Zong Club. (1980). San Phuthai: Commemorating the 2nd Thai Song  
Unity Event, 6 April 1980. The Thai Zong Club. 
http://www.snc.lib.su.ac.th/libmedia/west/westbk/w-pamphlet/Lao-Song.pdf  

Keawkhum, P. (2003). Cultural changes in community and life crisis rituals: A case study of  
Lao Song community, Suphan Buri Province (Master’s thesis, Chulalongkorn University).  
ThaiLIS. 
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=4419
81      

Kitboonchu, L. (2002). Aging and status and role of elderly Song people: A case study of Ban  
Naenwa, Kongkailad district, Sukhothai Province (Master’s thesis, Silpakorn University).  
ThaiLIS. 
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=2289 
81 

Naichit, J. (2007). A study of customs related to ways of life of Laosong, Tambon Donka,  
Amphoe Bangpae, Changwat Ratchaburi (Master’s thesis, Ramkhamhaeng University). 
National Research Council of Thailand (NRCT). 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about
https://sure.su.ac.th/xmlui/handle/123456789/11672
http://www.snc.lib.su.ac.th/libmedia/west/westbk/w-pamphlet/Lao-Song.pdf
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=441981
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=441981
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=2289
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=2289


15 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about  

 ปีที ่2 ฉบับที่ 1 พฤศจิกายน -  ธันวาคม 2568 
Vol.2 NO.1 November - December 2025 
 

 
https://dric.nrct.go.th/Search/SearhDetail/199648 

Simaksuk, K., & Boongird, B. (2016). An analysis of the factors of existence and change on beliefs  
in Tai Song Dam people’s rites: A case study in Nong Prong Sub-district, Khaoyai district,  
Phetchaburi Province. Academic Journal of Humanities and Social Sciences Burapha  
University, 24(44). 
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/husojournal/issue/view/5371 

Suobsuk, R., Yodkaew, S., & Settawat, R. (1980). The verbal folk literatures of Thai Song Dam,  
Amphur Khao Yoi, Changwat Phetchaburi (Research report, Phetchaburi Rajabhat  
University). ThaiLIS. 
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=1044
2  

Thaiphosri, W. (2010). Adaptation and continuity of Lao Song community: A case study of Ban  
Kao Rad in Bang Len district of Nakhon Pathom Province (Master’s thesis, Silpakorn  
University). ThaiLIS. 
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=2906
39  

Thongsakol, J. (2010). The existence of Thai Dam ethnic identities in Ban Huathanon, Tambon  
Don Phutchar, Amphoe Don Tum, Changwat Nakhon Pathom (Master’s thesis,  
Silpakorn University). ThaiLIS. 
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=2816
58  

Wisutruangdet, W. (2021). A study of Tai Song Dam culture: The dynamics of Tai Song Dam in  
Ban Don Sub-district, U Thong District, Suphan Buri Province. Journal of Cultural  
Approach, 20(2), 49. Office of Art and Culture, Bansomdejchaopraya Rajabhat University. 
https://culture.bsru.ac.th/ทีทัศน์-20-ฉบับ-2/ 

 
 
 
 
 
 

https://so11.tci-thaijo.org/index.php/J_SSR/about
https://dric.nrct.go.th/Search/SearhDetail/199648
https://so06.tci-thaijo.org/index.php/husojournal/issue/view/5371
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=10442
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=10442
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=290639
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=290639
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=281658
https://tdc.thailis.or.th/tdc/browse.php?option=show&browse_type=title&titleid=281658
https://culture.bsru.ac.th/ทีทัศน์-20-ฉบับ-2/

